Rayah Al-Islam JgeSe-=+

Open Acces

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025 Page 361-382 ]flttp! // ejourna].arraayah.ac.id
d. DOI : 10.37274/rais.v9i3.81

Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir
al-Qurtubi)

M. Abda’ Imamurrizall*, Ahmad Mustofa2, Ahmad Saifudin3
123Sekolah Tinggi Agama Islam Syubbanul Wathon, Magelang, Indonesia
E-mail: aaabdaimmm@gmail.com!, ahmadmustofa@staia-sw.or.id?, ahmadsaifudin@staia-sw.or.id?

| Submission: 20-03-2025 | Revised: 21-04-2025 | Accepted: 22-06-2025 | Published: 28-07-2025 |

Abstract

The concept of shalih in the Qur’an is often narrowly interpreted as individual spiritual piety, while
in fact it encompasses broader social and leadership dimensions. Such a partial understanding may
lead to the neglect of social responsibility and moral leadership in Muslim society. This study aims
to: (1) examine the linguistic meaning of the term shalih in the Qur’an; (2) analyze how al-Qurtubi
interprets verses containing the term; and (3) explore its relevance in individual, social, and
leadership contexts. This research uses a qualitative approach through library research and applies
thematic interpretation (tafsir mawdi'i). The findings indicate that al-Qurtubi views shalih as an
integrative concept that connects ritual devotion, social responsibility, and ethical leadership. The
study implies that the understanding of piety should be expanded beyond ritual obedience toward
contributing to social justice. This perspective is relevant to Islamic education, public preaching, and
social policy to foster a more holistic vision of piety in contemporary Muslim societies.

Keywords: Al-Qurtubi, Individual, Leadership, Righteousness, Shalih

Abstrak

Konsep shalih dalam al-Qur’an sering kali dipahami secara terbatas pada aspek spiritual individu,
padahal memiliki cakupan makna yang lebih luas. Pemahaman yang parsial ini dapat berdampak
pada pengabaian nilai-nilai kesalehan sosial dan kepemimpinan dalam kehidupan umat Islam.
Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk menggali kembali pemaknaan shalih secara
komprehensif berdasarkan penafsiran klasik. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelaah
makna kebahasaan istilah shalih dalam al-Qur’an; (2) menganalisis penafsiran al-Qurtubi
terhadap ayat-ayat yang memuat kata tersebut; dan (3) menjelaskan relevansi kesalehan dalam
konteks sosial, individu, dan kepemimpinan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
berbasis studi pustaka (library research) dengan pendekatan tafsir tematik (tafsir mawdii 7). Hasil
penelitian menunjukkan bahwa menurut al-Qurtubi, shalih merupakan konsep yang integratif
antara ibadah personal, tanggung jawab sosial, dan etika kepemimpinan. Implikasi dari penelitian
ini adalah perlunya orientasi kesalehan yang lebih utuh dalam pendidikan, dakwah, dan
kebijakan sosial agar umat Islam tidak hanya menjadi pribadi yang taat secara ritual, tetapi juga
kontributif dalam membangun tatanan masyarakat yang adil.

Kata Kunci: al-Qurtubi, Individu, Kepemimpinan, Kesalehan, Shalih

© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
BY _5A permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.

361



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:aaabdaimmm@gmail.com1
mailto:ahmadmustofa@staia-sw.or.id
mailto:ahmadmustofa@staia-sw.or.id
mailto:email.koresponden3@arraayah.ac.id3

M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

A. PENDAHULUAN

Konsep shalih dalam al-Qur’an merupakan salah satu prinsip fundamental dalam
ajaran Islam yang tidak hanya merepresentasikan kesalehan spiritual secara individual,
tetapi juga kesalehan sosial yang lebih luas. Istilah ini kerap dijumpai dalam doa-doa dan
nasihat keagamaan, namun pemahamannya sering kali terbatas pada aspek ibadah
personal semata (Shihab, 2002). Padahal, dalam banyak ayat, al-Qur'an menggambarkan
makna shalih dalam konteks yang lebih komprehensif, termasuk nilai-nilai sosial, etika
bermasyarakat, hukum, dan kepemimpinan (Qurtubi, 2003; Tabari, 1999; Yaqub, 2001).
Oleh karena itu, kajian yang mendalam terhadap konsep shalih dalam tafsir klasik
menjadi penting untuk menghadirkan pemahaman yang utuh dan aplikatif terhadap

prinsip kesalehan dalam Islam (Khusna, 2020; Sulaiman & Hamid, 2023).

Salah satu karya tafsir klasik yang memberikan perhatian besar terhadap dimensi
sosial dan hukum dalam al-Qur’an adalah al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubl.
Tafsir ini tidak hanya menguraikan makna ayat secara linguistik, tetapi juga memberikan
interpretasi praktis dan normatif yang berakar pada figih serta realitas sosial umat
(Qurtubi, 2003). Dalam konteks konsep shalih, al-Qurtubl menampilkan analisis yang
luas dan mendalam yang mencakup aspek spiritual, sosial, dan legal, menjadikannya
sebagai sumber penting dalam mengkaji konsep kesalehan secara tematik (Abidin, 2022;
Khusna, 2020). Tafsir ini juga merefleksikan upaya ulama klasik dalam menjembatani
antara teks suci dan dinamika sosial, sehingga menjadi sangat relevan untuk ditelaah

dalam konteks kontemporer (Sulaiman & Hamid, 2023).

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas makna shalih dalam al-Qur’an
dari berbagai pendekatan. Farhan (2021) menggunakan analisis semantik dan
kontekstual untuk menyoroti bahwa makna shalih tidak hanya mencakup kesalehan
personal, tetapi juga sosial. Namun, kajian ini belum merujuk secara khusus kepada tafsir
klasik seperti karya al-Qurtubi. Khusna (2020), dalam penelitiannya terhadap Tafsir al-
Misbah, mengkaji makna shalih secara deskriptif, tetapi belum menyentuh secara
mendalam aspek normatif dan sosial yang menjadi perhatian utama al-Qurtubi.
Penelitian Abidin (2022) membandingkan pemaknaan shalih dalam Tafsir al-Qurtubi dan

Tafsir al-Muyassar, namun analisisnya masih bersifat umum dan belum menggali

362 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

eksklusivitas pendekatan hukum dan sosial al-Qurtubi terhadap konsep tersebut. Faiz
(2019) mengkaji kesalehan sebagai syarat pertolongan Allah melalui tafsir al-Qurtubi,
tetapi belum mengaitkannya dengan struktur masyarakat. Sementara itu, Rahmah
(2020) menyoroti kesalehan dalam kisah para nabi melalui tafsir yang sama, namun

masih terbatas pada narasi historis tanpa penekanan pada aplikasi sosial kontemporer.

Dari paparan tersebut, tampak adanya kesenjangan akademik (gap) dalam kajian
terhadap konsep shalih yang berakar pada tafsir klasik secara tematik dan
multidimensional. Kebanyakan studi sebelumnya bersifat deskriptif-linguistik atau
perbandingan tafsir, tanpa menggali secara dalam pendekatan fiqih dan sosial yang
menjadi kekuatan tafsir al-Qurtubi. Padahal, tafsir ini memiliki potensi besar untuk
menjelaskan bagaimana konsep kesalehan dapat diimplementasikan dalam konteks
pembangunan masyarakat dan kepemimpinan Islam yang adil dan bertanggung jawab

(Abidin, 2022; Farhan, 2021).

Penelitian ini memiliki kontribusi kebaruan (novelty) dalam dua hal utama.
Pertama, fokus kajian diarahkan secara eksklusif pada analisis konsep shalih dalam Tafsir
al-Qurtubi, tanpa membandingkan dengan tafsir lain, untuk memperoleh pemahaman
yang lebih dalam dan otoritatif terhadap tafsir klasik. Kedua, pendekatan yang digunakan
mencakup tiga dimensi utama, yaitu spiritualitas personal, etika sosial, dan integritas
kepemimpinan. Kajian multidimensi ini belum banyak disentuh dalam penelitian-
penelitian sebelumnya, sehingga diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan

terhadap pengembangan studi tafsir tematik.

Pemilihan Tafsir al-Qurtubi sebagai objek utama kajian bukan tanpa alasan. Selain
dikenal luas sebagai rujukan dalam tafsir hukum (ahkam al-Qur’an), karya ini juga sarat
dengan pendekatan normatif yang menjembatani antara nilai-nilai spiritual dan praktik
sosial. Dalam konteks konsep shalil, al-Qurtubi menyuguhkan penafsiran yang tidak
hanya menekankan ibadah personal, tetapi juga menyentuh dimensi sosial yang lebih
luas, seperti kepemimpinan, keadilan, dan kemaslahatan publik. Penyebutan kata shalih
dalam berbagai ayat, menurut al-Qurtubi, senantiasa berkaitan dengan misi perbaikan
dan transformasi sosial (islah), bukan hanya sekadar kesalehan privat (Faiz, 2019;

Rahmah, 2020).

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 363



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

Hal ini juga diperkuat oleh pandangan Quraish Shihab yang menyatakan bahwa
kesalehan adalah “buah dari pemahaman yang utuh terhadap ajaran Islam,” bukan
sekadar indikator kepatuhan ritual, melainkan kesiapan untuk bertanggung jawab dalam
relasi sosial dan publik (Shihab, 2002), Tafsir lokal seperti al-Ibriz karya KH. Musthofa
juga menekankan nilai saldh sebagai landasan moral masyarakat Jawa, dengan
penekanan pada dimensi sosial-keagamaan dalam kehidupan pesantren dan desa
(Musthofa, 1976). Oleh karena itu, urgensi untuk mengurai kembali makna shalih dalam
al-Qur’an melalui pendekatan tafsir klasik menjadi sangat relevan. Pendekatan ini tidak
hanya akan memperkaya pemahaman umat terhadap ajaran Islam secara menyeluruh,
tetapi juga mendorong internalisasi nilai-nilai kesalehan dalam kehidupan berbangsa

dan bernegara.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelaah makna kebahasaan
istilah shalih dalam al-Qur’an; (2) menganalisis penafsiran al-Qurtubi terhadap ayat-ayat
yang memuat kata tersebut; dan (3) menjelaskan relevansi kesalehan dalam konteks
individu, sosial, dan kepemimpinan sebagai kontribusi terhadap pembangunan

masyarakat Islam yang adil dan berintegritas.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research), yang bertujuan untuk menelaah makna kata shalih dalam al-Qur'an
berdasarkan penafsiran al-Qurtubi dalam al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (Qurtubi, 2003).
Metode ini dipilih karena sesuai untuk mengkaji teks-teks keislaman klasik yang bersifat

normatif-teoritis melalui sumber-sumber tertulis (Zed, 2004).

Lokasi penelitian dilakukan secara daring dan luring melalui eksplorasi sumber-
sumber primer dan sekunder yang relevan. Sumber-sumber tersebut mencakup kitab
tafsir cetak, perpustakaan digital, jurnal akademik, serta repositori ilmiah yang tersedia
di perpustakaan universitas maupun lembaga keislaman nasional. Pendekatan ini

mendukung kelengkapan dan keberagaman data yang dianalisis.

Sumber utama dalam penelitian ini adalah al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an karya Imam

al-Qurtubi karena metode penafsirannya menekankan dimensi hukum dan sosial, serta

364 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

menjadi rujukan utama dalam studi figh al-Qur’an (Qurtubi, 2003). Untuk memperkaya
perspektif, digunakan juga kitab tafsir lainnya seperti Tafsir al-Tabari (Tabari, 1999),
Tafsir Ibn Kathir (Ibn Kathir, 2000), Tafsir al-Misbah (Shihab, 2002), dan Tafsir Tematik
dari Kementerian Agama RI (Kemenag RI, 2011).

Prosedur penelitian dimulai dengan mengidentifikasi ayat-ayat al-Qur’an yang
mengandung kata shalih beserta turunannya. Ayat-ayat ini diklasifikasikan berdasarkan
konteks penggunaannya, yakni: konteks individu, sosial, dan kepemimpinan. Metode
analisis yang digunakan adalah tafsir tematik (mawdii‘7), dengan cara menghimpun ayat-
ayat relevan dalam satu tema dan menganalisisnya secara terpadu (Amin, 2019).
Metodologi tafsir tematik ini sesuai dengan pendekatan kontemporer sebagaimana
dikembangkan oleh Nasution (2015), yang menekankan pentingnya integrasi antara

sistematika topikal dan konteks zaman.

Analisis dilakukan melalui tiga pendekatan utama: (1) kajian kebahasaan, yang
mencakup aspek semantik dan morfologi terhadap kata shalih; (2) kajian historis
pewahyuan (asbab al-nuzul) untuk menelusuri latar belakang ayat; dan (3) pendekatan
normatif-sosial berdasarkan penafsiran al-Qurtubi. Proses analisis bersifat deduktif—
dimulai dari pengertian umum konsep kesalehan dalam al-Qur’an, lalu diturunkan ke

dalam tafsir spesifik versi al-Qurtubi.

Untuk meningkatkan validitas data, digunakan teknik triangulasi sumber, yakni
dengan membandingkan hasil analisis dari tafsir al-Qurtubi dengan tafsir lain dari era
klasik maupun kontemporer. Pendekatan ini bertujuan menghindari bias interpretasi
dan memperkuat objektivitas temuan (Syahrin, 2014). Hasil analisis disusun secara
deskriptif-analitis guna memberikan gambaran sistematis dan aplikatif mengenai konsep
shalih dalam perspektif al-Qurtubi serta relevansinya dalam berbagai aspek kehidupan.
C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil
Hasil penelitian ini disusun berdasarkan tiga fokus utama yang telah ditetapkan

dalam tujuan penelitian, yaitu: (1) aspek kebahasaan dan derivatif kata shalih dalam al-
Qur’an; (2) penafsiran al-Qurtubi terhadap ayat-ayat yang mengandung kata tersebut;
dan (3) pengelompokan tematik makna shalih dalam dimensi individu, sosial, dan

kepemimpinan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 365



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

pustaka (library research) untuk menelaah pemaknaan kata shalih dalam al-Qur’an
berdasarkan penafsiran Imam al-Qurtubi dalam al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Data primer
diperoleh dengan menelusuri ayat-ayat al-Qur'an yang memuat kata shalih dan
derivatifnya, yang kemudian dianalisis dengan metode tafsir tematik (tafsir mawdi1).
Dalam proses ini, dilakukan identifikasi terhadap konteks individual, sosial, dan
kepemimpinan dalam penggunaannya.

Pendekatan ini tidak berhenti pada pencarian makna linguistik, tetapi berfokus
pada struktur penafsiran normatif, sosial, dan legal yang ditawarkan oleh al-Qurtubi.
Analisis juga diperluas dengan meninjau penafsiran dari kitab tafsir lainnya seperti Tafsir
al-Tabarti, Tafsir Ibn Kathir, Tafsir al-Maturidi, serta tafsir kontemporer seperti al-Misbah
(Shihab, 2002) dan Tafsir Tematik Kementerian Agama (Kemenag RI, 2011). Data
pendukung diperkuat dengan referensi dari jurnal lokal seperti jurnal JIQT, Ushuluddin,
dan Studi Al-Qur’an.

Ayat-ayat yang ditemukan dalam al-Qur’an kemudian dikaji melalui tafsir al-
Qurtubi dan ditelaah struktur penafsirannya secara linguistik dan normatif. Data yang
diperoleh bukan berupa kutipan mentah, tetapi berupa hasil klasifikasi dan pemaknaan
yang telah disintesis berdasarkan konteks. Berikut ini adalah hasil klasifikasi ayat dan

tafsir terkait:

Tabel 1. Klasifikasi Ayat tentang Shalih Berdasarkan Dimensi Tematik

Dimensi Sub-Topik Ayat Utama

Kesalehan Individu Amal Ibadah dan Akhlak Pribadi 295 al-Kahf [18]: 107, An-Nisa" [4]:
Kesalehan Sosial Keadilan dan Amar Makruf ?2]5 {X;i7‘lmrén [3]: 104, al-Bagarah
Kepemimpinan Kepemimpinan Adil & Amanah QS. $ad [38]: 26, al-Anbiya” [21]

105, al-Baqgarah [2]: 247

366 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

1. Kesalehan Individu

Ayat pertama yang menjadi dasar kategori ini adalah Q.S. al-Kahf [18]: 107:

BV il Sl 2 o lal 1ass 14T 500 By
Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh, bagi mereka

surga Firdaus sebagai tempat tinggal.

Dalam menafsirkan ayat ini, al-Qurtubl menyatakan bahwa amal saleh
merupakan penegasan iman yang sejati, yang harus dibuktikan dalam bentuk amal
nyata. la menegaskan bahwa amal saleh bukan sekadar ibadah ritual, tetapi juga
mencakup perilaku etis dalam kehidupan pribadi. Konsep shalih tidak hanya
dipahami dalam konteks ibadah mahdhah seperti salat dan puasa, tetapi juga

dalam adab, kejujuran, dan integritas pribadi (al-Qurtubi, 2003).

Menurut al-Qurtubi, frasa ‘amilt al-salihat mencakup seluruh amal yang
bermanfaat bagi diri sendiri dan orang lain, termasuk ibadah, adab, dan kontribusi
positif (al-Qurtubi, 2003). [a mengutip al-Hasan al-Basri yang menegaskan bahwa
amal saleh harus memenuhi dua syarat: sesuai dengan syariat dan diniatkan

karena Allah semata.

Dalam Tafsir al-Maturidi, salih dijelaskan sebagai tindakan yang
“menumbuhkan manfaat dan menolak kerusakan”, dengan dimensi spiritual dan

etis yang saling terikat (Maturidi, 2010).

Ayat kedua yang relevan adalah Q.S. An-Nisa’ [4]: 69:

(IAgl Cadedially g o e 0 5857 Gl s B J52505 4 ot g

& i Sl (o bilally

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 367



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

Dan barang siapa yang menaati Allah dan Rasul, maka mereka akan
bersama-sama dengan orang-orang yang diberi nikmat oleh Allah, yaitu

para nabi, shiddiqin, syuhada, dan orang-orang saleh.

Al-Qurtubl menjelaskan bahwa orang yang shalih dalam ayat ini
dimasukkan ke dalam derajat mulia yang setara dengan nabi dan syahid,
menunjukkan bahwa kesalehan individu bukan posisi spiritual biasa, melainkan

kedudukan tinggi yang dicapai melalui amal yang konkret.

. Kesalehan Sosial

Ayat utama untuk dimensi ini adalah Q.S. Ali ‘Imran [3]: 104:

]

e Sl 2 O3ais Saaall Sy b ) 08K B ass Sy ¢
o
Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada

kebajikan, menyuruh kepada yang makruf, dan mencegah dari yang

mungkar. Mereka itulah orang-orang yang beruntung.

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat amar ma‘ruf nahi munkar, al-
Qurtubi menegaskan bahwa kesalehan tidak cukup hanya diwujudkan melalui
ibadah individu yang bersifat ritual. la menggarisbawahi bahwa seorang yang
shalih harus terlibat aktif dalam proses sosial yang bertujuan mendorong
kemaslahatan bersama dan mencegah terjadinya kezaliman. Dalam kerangka ini,
kesalehan ditafsirkan sebagai wujud komitmen terhadap nilai-nilai keadilan dan
perbaikan masyarakat. Konsep ini disebut al-Qurtubi1 sebagai salah jama‘i, yaitu
kesalehan yang bersifat kolektif. Artinya, masyarakat Muslim yang disebut shalih
adalah mereka yang tidak sekadar patuh secara spiritual, tetapi juga menjadi agen
transformasi sosial yang sadar akan tanggung jawab publik. Tafsir ini
menunjukkan bahwa keberagamaan sejati, menurut al-Qurtubi, menuntut

keterlibatan aktif dalam membangun tatanan yang adil.

Interpretasi sosial ini sejalan dengan pandangan Tafsir al-Tabari, yang

menekankan bahwa amar ma‘ruf nahi munkar bukan sekadar perintah lisan,

368

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

tetapi tanggung jawab kolektif dalam menciptakan sistem yang berpihak pada
nilai-nilai kebaikan. Penafsiran ini diperkuat oleh Khusna (2020) dalam jurnal
lokal, yang menyatakan bahwa kesalehan dalam masyarakat ideal tidak hanya
ditunjukkan dalam bentuk ibadah, tetapi juga dalam tindakan nyata seperti
advokasi keadilan ekonomi, pemberdayaan kaum lemah (mustad‘afin), serta
keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial keumatan. Ahmad (2021) menyatakan
bahwa kesalehan sosial menjadi fondasi utama dalam pembentukan masyarakat
berdaya, karena menggabungkan nilai keadilan, empati, dan kolaborasi. Hal ini
menunjukkan bahwa makna shalih dalam tafsir klasik memiliki cakupan

aksiologis yang luas dan tetap relevan dalam konteks sosial kekinian.

Ayat kedua adalah Q.S. al-Bagarah [2]: 177, yang mencakup nilai kesalehan

sosial:

& .orally 3 08 Sy 18 ol 5 T
Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu
kebajikan, tetapi sesungguhnya kebajikan itu adalah beriman..

menunaikan zakat, membebaskan hamba sahaya, mendirikan salat,

menepati janji, dan bersabar dalam kesempitan...

Al-Qurtubl menafsirkan bahwa ayat ini memperluas cakupan shalih
menjadi amal yang menyentuh masyarakat: membela kaum lemabh,
mengedepankan zakat, dan menunaikan amanah sosial lainnya. Konsep kesalehan

ini sangat erat kaitannya dengan keadilan distributif.
3. Kesalehan dalam Kepemimpinan

Dimensi ketiga dianalisis melalui Q.S. Sad [38]: 26:

§ gl 1B V5 ol 0T G S8 38T s Bas Gllas G 5gn 0 b
Wahai Dawud, sesungguhnya Kami menjadikanmu khalifah di bumi, maka

berilah keputusan di antara manusia dengan kebenaran dan janganlah

mengikuti hawa nafsu.

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 369



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

ia menulis: “Hukumlah di antara manusia dengan kebenaran; inilah inti
dari kekuasaan yang shalih. Siapa yang mengabaikan keadilan, ia telah

menghancurkan bangunan kesalehan.” (al-Qurtubi, 2003).

Tambah al-Qurtubi dalam ayat ini menegaskan bahwa pemimpin yang
shalih harus mengedepankan keadilan sebagai pilar utama dalam mengambil
keputusan. Kesalehan diukur dari komitmen terhadap nilai hukum, bukan hanya

penampilan atau identitas keagamaan.

Ayat pendukungnya adalah Q.S. al-Baqarah [2]: 247 tentang Taliit ini juga
dikomentari secara tajam: ketika kaum Bani Israil meremehkan Taliit karena
bukan dari keturunan bangsawan, Allah justru memilihnya karena bastatan fi al-
ilm wa al-jism (ilmu dan kekuatan fisik). Al-Qurtubl menegaskan bahwa

kesalehan pemimpin mencakup tiga hal: ilmu, integritas, dan keadilan sosial.

 wndig o s asp S Uz @1 Gy
Sesungguhnya Allah telah memilihnya menjadi rajamu dan memberinya

kelebihan dalam ilmu dan fisik

Al-Qurtub1 menyatakan bahwa kepemimpinan yang shalih harus memiliki
kecakapan dan kekuatan, tidak cukup hanya dengan keturunan atau simbolisme
agama. Konsep ini memberi penguatan bahwa kesalehan dalam kepemimpinan

bersifat fungsional dan bertanggung jawab secara sosial.

Tafsir al-Misbah memperkuat ini dengan menyebut bahwa pemimpin
shalih adalah mereka yang mampu menjaga amanah publik dan meletakkan
kemaslahatan di atas kepentingan kelompok (Shihab, 2002). Faiz (2019), dalam
jurnal Ushuluddin, menyebutkan bahwa tafsir al-Qurtubi menyajikan kritik sosial
terhadap penyalahgunaan kekuasaan, yang relevan dengan praktik politik

modern.

370

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

Tabel 2. Sintesis Tematik Dimensi Shalih dalam Tafsir-Tafsir Utama

Tafsir Individu Sosial Kepemimpinan
Al-Qurtubi Ib?dah.' akhlak Amar: makruf, Ilmu, keadilan, amanah
pribadi keadilan sosial
, Kepatuhan dan Sistem kebajikan Kepemimpinan sebagai amanah
Tabari k . o
akidah murni komunal ilahi
Tolong-
Ibn Kathir Ikhlas dan amal menolong dalam Kekuatan dan integritas moral
kebaikan
Penolakan Rekayasa sosial
Maturidi berbasis Penegakan syariat secara bijaksana
kerusakan moral
maslahat
Responsif
N Keseimbangan terhadap , . ,
al-Misbah spiritual-moral masalah Etika dan tanggung jawab publik
masyarakat
Tafsir : -
Kemena Pembinaan Budaya gotong Keadaban dan prinsip maslahat
(2011) & karakter Muslim royong, toleransi nasional

Temuan ini menunjukkan bahwa konsep shalih dalam tafsir al-Qurtubi adalah
sebuah nilai aksiologis yang mencakup seluruh aspek kehidupan. Ketika kesalehan
dibatasi hanya dalam ranah pribadi, maka hilanglah makna transformasi sosial yang
diinginkan oleh al-Qur’an. Tafsir al-Qurtubi justru memperluas ruang lingkup kesalehan
menjadi sebuah sistem etika sosial yang menyatu dengan dimensi politik, ekonomi, dan
keadilan sosial. Oleh karena itu, hasil penelitian ini mengonfirmasi bahwa konsep shalih
dalam tafsir klasik seperti karya al-Qurtubi sangat relevan untuk dijadikan sebagai
fondasi dalam membentuk masyarakat yang adil, beradab, dan bertanggung jawab secara

kolektif.

Selain itu juga, temuan ini menunjukkan bahwa tafsir al-Qurtubi menyediakan
landasan normatif yang kuat untuk memahami kesalehan sebagai prinsip hidup yang
bersifat menyeluruh. Tafsir ini tidak memisahkan antara iman dan amal, antara ibadah
dan keadilan sosial, serta antara moralitas dan kekuasaan. Dengan demikian, konsep
shalih dalam al-Qur’'an sebagaimana dipahami oleh al-Qurtubi merupakan konsep
multidimensi yang memiliki relevansi tinggi dalam membangun masyarakat dan

pemerintahan yang adil dan bermartabat.

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 371



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

Pembahasan

Pembahasan dalam penelitian ini disusun untuk menjawab tiga tujuan utama,

yaitu: (1) menelaah makna kebahasaan kata shalih dalam al-Qur’an; (2) menganalisis

penafsiran al-Qurtubi terhadap ayat-ayat yang mengandung istilah tersebut; dan (3)

mengeksplorasi relevansi makna shalih dalam tiga dimensi: individu, sosial, dan

kepemimpinan. Dengan pendekatan tafsir tematik dan analisis multidimensi, bagian ini

akan menguraikan makna shalih secara sistematis dan kontekstual.

1. Dimensi Linguistik: Shalih sebagai Konsep Reformatif

Kajian linguistik terhadap kata shalih merupakan pintu masuk penting
dalam memahami kedudukan kesalehan dalam Islam. Akar kata s-I-h dalam bahasa
Arab memiliki arti dasar “baik, bermanfaat, sesuai, memperbaiki,” dan berlawanan
makna dengan fasad (kerusakan). Dalam konteks al-Qur’an, akar kata ini
menghasilkan berbagai derivasi seperti salah, islah, muslih, dan salihiin, yang
seluruhnya menyiratkan suatu proses pemulihan atau peningkatan kualitas moral,

sosial, dan spiritual (Mustafa, 2011).

Makna kebahasaan ini memiliki implikasi teologis yang penting. Dalam
banyak ayat, salah digambarkan sebagai keadaan ideal umat yang tidak hanya
bebas dari kerusakan, tetapi juga aktif menciptakan maslahat. Hal ini tampak dalam
Q.S. al-A'raf [7]:56 yang berbunyi “wa la tufsidu fi al-ardi ba‘da islahihd”, yang
bermakna: “dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah
diperbaiki.” Ayat ini tidak hanya menyuruh umat untuk menjauhi kerusakan, tetapi
juga menjaga, mempertahankan, dan memperkuat keadaan maslahat yang telah
dicapai. Tafsir al-Qurtubi terhadap ayat ini menekankan bahwa perbaikan (islah)
adalah tanggung jawab kolektif umat, bukan hanya beban para pemimpin (Qurtubi,

2003).

Selain itu, konsep salah juga mengandung makna keefektifan dan kecocokan
dalam menjalankan fungsi atau tugas. Dalam semantik Arab klasik, sesuatu yang
salih adalah sesuatu yang dapat digunakan atau diandalkan karena ia “cocok” atau
“layak” untuk suatu tujuan. Oleh karena itu, orang yang disebut shalih dalam al-

Qur’an bukan sekadar taat secara spiritual, tetapi seseorang yang fungsional dalam

372

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

struktur sosial dan moral masyarakatnya. Ini menjadi sangat penting dalam

memahami kesalehan sebagai konsep dinamis, bukan statis.

Al-Qurtubi dalam tafsirnya memperluas makna ini dengan mengaitkannya
pada kebutuhan masyarakat. la menyatakan bahwa kata salih dalam banyak ayat
merujuk pada orang yang berkontribusi terhadap stabilitas dan perbaikan
masyarakat, baik melalui amar ma‘ruf nahi munkar, kepemimpinan adil, maupun
perilaku bermasyarakat yang baik (Qurtubi, 2003). Dalam pengertian ini, shalih
menjadi nilai yang tidak bisa dipisahkan dari keberfungsian sosial dan tanggung

jawab kolektif.

Pendekatan ini bertolak belakang dengan pemahaman kesalehan yang
sempit, yang hanya melihat indikator religius seperti salat, puasa, atau zikir. Dalam
konteks ini, Quraish Shihab (2002) menyatakan bahwa shalih adalah buah dari
iman yang benar dan pemahaman yang utuh terhadap ajaran Islam. Artinya,
seseorang tidak dapat disebut shalih jika ia tidak terlibat dalam kehidupan
masyarakat, atau jika kesalehannya tidak memberi manfaat pada lingkungan

sekitarnya.

Dengan demikian, dimensi linguistik kata shalih telah membuka cakrawala
baru dalam memahami kesalehan sebagai prinsip dasar kehidupan yang integral. Ia
tidak dapat dibatasi hanya pada ritual, tetapi harus dibawa ke dalam pergaulan
sosial, kebijakan publik, hingga kepemimpinan umat. Tafsir al-Qurtubi terhadap
makna ini mengukuhkan posisi shalih sebagai konsep kunci dalam membangun

umat yang adil, maslahat, dan bermartabat.
2. Penafsiran al-Qurtubi atas Kesalehan dalam Konteks Ayat

Al-Qurtubi dikenal sebagai mufasir yang menekankan aspek hukum
(ahkam) dan sosial dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. Dalam karya
monumentalnya al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, ia tidak hanya menjelaskan makna
bahasa, tetapi juga menyusun penafsiran berdasarkan prinsip-prinsip figh,
kemaslahatan umat, dan tanggung jawab sosial. Hal ini membuat tafsirnya sangat
relevan untuk menganalisis istilah shalih, terutama dalam konteks pemimpin,

masyarakat, dan reformasi sosial (Qurtubi, 2003).

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 373



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

Misalnya, dalam Q.S. al-Bagarah [2]:247 yang berbicara tentang pemilihan
Talut sebagai raja, al-Qurtubl menegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam
bukan ditentukan oleh nasab, kekayaan, atau simbolisme keagamaan, tetapi
berdasarkan dua kualifikasi utama: keilmuan dan kekuatan. Ia menuliskan, “la
tajizu al-imamabh illa li-man kana akmal fi al-‘ilm wa al-qudrah”, yang berarti bahwa
kepemimpinan tidak sah kecuali bagi orang yang paling unggul dalam ilmu dan
kemampuan. Ini adalah penegasan bahwa shalih dalam konteks kepemimpinan
adalah integritas, kapasitas, dan keadilan, bukan penampilan atau klaim religius
belaka.

Tafsir ini sejalan dengan prinsip meritokrasi dalam Islam, dan sangat
relevan dalam konteks modern di mana banyak tokoh agama digunakan sebagai
alat politik tanpa memperhatikan kualitas kepemimpinan. Dalam masyarakat yang
plural dan demokratis, tafsir al-Qurtubi menyediakan Kkerangka etika

kepemimpinan yang rasional dan adil (Yaqub, 2001; Ridwan, 2021).

Penafsiran al-Qurtubi terhadap Q.S. al-A‘raf [7]:142 juga sangat menarik.
Ayat ini menyebut Musa a.s. sebagai bagian dari kaum salihin, yaitu mereka yang
dipilih Allah karena integritas, keberanian moral, dan komitmen terhadap
kebenaran. Al-Qurtubl menafsirkan bahwa keberadaan Musa sebagai pemimpin
bukan hanya karena wahyu, tetapi juga karena kapasitasnya dalam menghadapi
kezaliman dan membela umat. Ini menunjukkan bahwa shalih adalah kualitas
kolektif yang mencerminkan keberanian etis dan ketegasan dalam bertindak
(Qurtubi, 2003). Dalam Ta’wilat Ahl al-Sunnah, al-Maturidi menafsirkan kata salih
sebagai bentuk kestabilan iman dan konsistensi amal, yang mencerminkan dimensi

akidah yang berdampak sosial (Maturidi, 2010).

Jika dibandingkan dengan Tafsir al-Tabari, maka pendekatan al-Qurtubi
lebih bernuansa hukum dan nilai aplikatif. Al-Tabari lebih menekankan kronologi
dan konteks sejarah, sedangkan al-Qurtubi fokus pada nilai yang dapat diterapkan
dalam kehidupan nyata umat. Misalnya, saat menafsirkan ayat tentang kaum
mufsidin, al-Qurtubi dengan tegas mengaitkannya dengan struktur sosial yang

timpang dan perilaku kolektif yang merusak tatanan keadilan. Maka, menurutnya,

374

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

lawan dari mufsidin adalah salihtin, yaitu orang-orang yang menjaga,
memperbaiki, dan memelihara nilai sosial dan hukum Islam (Tabari, 1999; Abidin,

2022).

Dalam hal ini, al-Qurtubi dapat dianggap sebagai mufasir yang melihat ayat-
ayat kesalehan bukan sekadar sebagai ajaran moral individual, tetapi sebagai
perangkat transformasi sosial. Dengan memperluas cakupan makna shalih ke
dalam ranah struktural, tafsir ini menjawab tantangan zaman yang tidak hanya

membutuhkan individu saleh, tetapi juga sistem sosial yang adil dan produktif.

3. Relevansi Konsep Shalih dalam Tiga Dimensi Utama

a. Kesalehan Individu

Kesalehan individual merupakan fondasi utama dalam konsep shalih
yang disebut berulang kali dalam al-Qur’an, terutama dalam konteks karakter,
doa, dan harapan orang tua terhadap anak. Salah satu ayat yang kerap
dijadikan rujukan adalah Q.S. al-Kahf [18]:82, yang mengisahkan dua anak
yatim yang ayahnya shalih. Menurut al-Qurtubi, kesalehan sang ayah
berdampak positif pada anak-anaknya, bukan hanya secara spiritual tetapi
juga secara ekonomi dan sosial, karena Allah menjaga harta mereka demi

keberlanjutan masa depan (Qurtubi, 2003).

Penafsiran ini membuka pemahaman bahwa shalih bukanlah konsep
individualistis semata. Orang yang shalih adalah mereka yang kehadirannya
memberi efek kebaikan bagi lingkungan terdekatnya. Quraish Shihab (2002)
menegaskan bahwa Kkesalehan sejati adalah harmoni antara aspek
transendental (habl min Allah) dan relasional (habl min al-nas). Kesalehan
yang hanya fokus pada ibadah tetapi abai terhadap amanah sosial akan

kehilangan ruhnya.

Dalam konteks kontemporer, kesalehan individu yang hanya bersifat
simbolik dan ritualistik kerap menjadi hambatan dalam pembangunan
karakter sosial. Pendidikan Islam sering kali lebih menekankan pada hafalan
dan ritus keagamaan, namun alpa dalam membentuk sikap amanah, tanggung

jawab sosial, dan kejujuran. Maka, tafsir al-Qurtubi sangat relevan untuk

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 375



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

menyeimbangkan paradigma pendidikan agar lebih membentuk individu

yang utuh—shalih dalam seluruh aspeknya (Sulaiman & Hamid, 2023).

b. Kesalehan Sosial

Dimensi sosial dari kesalehan merupakan aspek yang paling ditekankan
dalam tafsir al-Qurtubi. Dalam Q.S. al-A'raf [7]:56, perintah untuk tidak merusak
bumi setelah diperbaiki (Ia tufsidu fi al-ardi ba‘da islahihd) dipahami oleh al-
Qurtubi sebagai tanggung jawab kolektif umat untuk menciptakan dan menjaga
harmoni sosial. [a menjelaskan bahwa islah adalah proses berkelanjutan, dan
salih adalah pelaku aktif dalam transformasi masyarakat menuju nilai-nilai
keadilan dan maslahat (Qurtubi, 2003). Khasanah (2022) memperluas cakupan
shalih ke dalam etika digital, dengan menyoroti pentingnya tanggung jawab

moral dalam aktivitas daring sebagai bagian dari kesalehan modern.

Pemikiran ini sejalan dengan gagasan bahwa Islam menuntut umatnya
untuk terlibat dalam wurusan publik. Dalam praktiknya, shalih dapat
dimanifestasikan dalam berbagai bentuk seperti keterlibatan dalam advokasi
sosial, penguatan masyarakat sipil, pemberdayaan ekonomi umat, serta
pembelaan terhadap kelompok marginal (mustad‘afin) (Khusna, 2020; Hasan,
2023). Dalam konteks Indonesia, hal ini sejalan dengan semangat gotong royong
dan solidaritas sosial. Zuhri (2018) menunjukkan bahwa baik Hamka maupun
Quraish Shihab menafsirkan ayat-ayat kesalehan secara sosial-progresif, yang

menekankan kontribusi moral terhadap keadilan publik.

Lebih lanjut, al-Qurtubl mengaitkan salah jama‘i (kesalehan kolektif)
dengan amar ma‘ruf nahi munkar sebagai instrumen pembentukan masyarakat
yang kuat secara moral dan struktural. Dalam pandangannya, kezaliman
struktural adalah bentuk fasad yang harus dilawan secara sistemik, bukan hanya
dengan nasihat lisan, tetapi juga melalui institusi yang adil dan pemimpin yang

amanah (Qurtubi, 2003; Ridwan, 2021).

376

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

¢. Kesalehan Kepemimpinan

Dalam dimensi kepemimpinan, konsep shalih menjadi tolak ukur bagi
kelayakan moral dan teknis seorang pemimpin. Al-Qurtubi secara eksplisit
menolak model kepemimpinan yang hanya bertumpu pada simbol atau garis
keturunan. Dalam komentarnya terhadap Q.S. al-Bagarah [2]:247, ia
menegaskan bahwa imamah hanya sah jika disandang oleh orang yang memiliki
keunggulan ilmu dan kekuatan (Qurtubi, 2003). Dengan kata lain, seorang
pemimpin yang shalih adalah mereka yang amanah, adil, dan mampu membuat
keputusan strategis untuk kemaslahatan umat. Yusuf (2019) menegaskan bahwa
kesalehan pemimpin tidak cukup ditandai oleh retorika moral, tetapi harus

ditunjukkan melalui praktik keadilan dan keteladanan struktural.

Gagasan ini penting dalam konteks demokrasi modern, di mana pemimpin sering
kali dipilih berdasarkan popularitas atau identitas agama tanpa menimbang
kualitas kepemimpinan. Tafsir al-Qurtubl menawarkan perspektif etika politik
Islam yang dapat menjadi alternatif dalam menyusun kriteria kepemimpinan

yang rasional dan berbasis kompetensi (Yaqub, 2001; Abidin, 2022).

Dalam realitas Indonesia, nilai shalih dapat menjadi prinsip dasar dalam
membangun tata kelola pemerintahan yang bersih dan berorientasi pada
keadilan sosial. Dalam literatur kontemporer, pemimpin shalih tidak hanya
menjalankan fungsi administratif, tetapi juga bertindak sebagai teladan moral,
pembela kaum lemah, dan penjaga harmoni sosial (Fauzi & Nasir, 2022; Sulaiman
& Hamid, 2023). Mubarak (2020) menegaskan bahwa kepemimpinan shalih
dalam Islam harus didasarkan pada akuntabilitas, kecakapan, dan keberpihakan

terhadap nilai maslahat.

Dengan demikian, Reaktualisasi konsep shalih juga didorong oleh perubahan gaya
hidup umat di era digital, yang menuntut bentuk kesalehan baru yang kontributif
sebagaimana ditunjukkan oleh Fathoni (2021). konsep shalih dalam tafsir al-Qurtubi
tidak hanya relevan untuk pembentukan pribadi Muslim yang taat secara spiritual, tetapi
juga mengandung nilai-nilai sosial yang mengarah pada keadilan struktural dan

kepemimpinan etis. Jadi, dapat disimpulkan bahwa konsep shalih dalam tafsir al-Qurtubi

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 377



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

bukan sekadar ekspresi kesalehan spiritual, tetapi mengandung substansi sosial dan
kepemimpinan yang kuat. Penelitian ini memperluas cakupan kajian tafsir tematik
dengan pendekatan integratif dan aplikatif terhadap persoalan sosial-kepemimpinan
umat Islam kontemporer (Abidin, 2022; Hasan, 2023). Penekanan terhadap shalih
sebagai aktor perubahan sosial juga ditegaskan oleh Rasyid (2017), yang melihat

reformasi masyarakat sebagai implikasi langsung dari kesalehan yang autentik.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkap bahwa konsep shalih dalam al-Qur’an tidak dapat
dipahami secara sempit sebagai kesalehan spiritual individu semata, melainkan sebagai
gagasan integral yang mencakup pembentukan karakter pribadi, tanggung jawab sosial,
dan kelayakan kepemimpinan. Penelaahan kebahasaan menunjukkan bahwa istilah
shalih berasal dari akar kata s-I-h, yang selalu dikaitkan dengan lawan dari kerusakan
(fasad) dan memiliki konotasi perbaikan serta kemaslahatan. Penafsiran Imam al-
Qurtubi terhadap ayat-ayat yang memuat kata shalih memperlihatkan pendekatan
normatif yang mencakup aspek hukum, sosial, dan etika publik. Dalam pandangannya,
kesalehan bukan hanya bersifat spiritual, tetapi juga sosial-legal, yang mengharuskan
partisipasi aktif dalam menegakkan keadilan dan reformasi masyarakat.

Temuan ini memperlihatkan bahwa konsep kesalehan dalam Islam dapat
direaktualisasi sebagai fondasi untuk membangun masyarakat yang adil dan
kepemimpinan yang amanah. Oleh karena itu, studi ini memberikan implikasi bahwa
pemahaman tentang shalih perlu diterapkan secara integratif dalam pendidikan Islam,
kebijakan sosial, serta pembinaan tokoh umat. Nilai-nilai seperti kejujuran, kompetensi,
dan keberpihakan pada yang lemah merupakan turunan dari makna kesalehan itu
sendiri.

Batasan dari penelitian ini terletak pada ruang lingkup sumber utama yang hanya
difokuskan pada satu kitab tafsir klasik, yaitu al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-
Qurtubi. Penelitian ini belum melakukan perbandingan mendalam dengan tafsir-tematik

kontemporer atau tafsir mazhab lain yang beragam. Selain itu, penelitian ini belum

378 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

menyertakan studi lapangan mengenai persepsi kesalehan dalam praktik sosial
masyarakat Muslim saat ini.

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya dapat memperluas kajian dengan
pendekatan komparatif antar-tafsir, baik klasik maupun kontemporer. Penelitian
lapangan yang mengkaji bagaimana pemahaman shalih diadopsi oleh pemimpin
komunitas, tokoh agama, atau lembaga pendidikan Islam juga penting untuk menilai

relevansi konsep ini dalam konteks empiris dan aplikatif yang lebih luas.

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 379



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, M. (2022). Kesalehan dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer: Studi
Komparatif antara Tafsir al-Qurtubi dan Tafsir al-Muyassar. Yogyakarta: Pustaka
[Imu.

Ahmad, T. (2021). Kesalehan Sosial sebagai Pilar Pembangunan. Jurnal Keislaman
Nusantara, 11(1), 41-58.

Al-Abokhodair, N., Elmadany, A., & Magdy, W. (2020). Holy Tweets: Exploring the sharing
of Quran on Twitter. arXiv preprint arXiv:2004.12334.

Amin, M. (2019). Metodologi Tafsir Mawdti‘i. Bandung: Pustaka Setia.

Aminah, N. (2023). Pembingkaian Salihtin dalam Tafsir Arab-Klasik. Ukazh, 6(3), 88-104.

Bhatti, 0. K., Oztiirk, A. 0., Maham, R., & Farooq, W. (2021). Examining Islamic piety at
workplace via an artificial neural network. Cogent Psychology, 8(1), 1907038.

Fathoni, A. (2021). Reaktualisasi Konsep Shalih di Era Digital. Jurnal Qur’anika, 10(3), 89-
102.

Faiz, M. (2019). Kesalehan sebagai Prasyarat Pertolongan Allah dalam Perspektif al-
Qurtubt. Jurnal Ushuluddin, 27(1), 55-72.

Farhan, L. (2021). Makna Shalih dalam al-Qur’an: Kajian Semantik dan Kontekstual. Jurnal
Studi Islam Indonesia, 8(2), 110-125.

Fikri, M. (2023). Kesalehan dan Keadilan dalam Tafsir Tematik. Mauriduna, 6(2), 45-63.

Fauzi, A., & Nasir, A. (2022). Etika Kepemimpinan dalam Islam. Jurnal Pemikiran Islam
Nusantara, 10(1), 45-60.

Hamka. (1985). Pribadi dan Kepemimpinan Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas.

Hasan, 1. (2023). Kesalehan Publik dan Stabilitas Sosial. Jurnal Sosial Keislaman, 9(1),
102-117.

Hidayat, T. (2021). Shalih dalam Perspektif Islam Kontemporer. Mauriduna, 5(2), 125-
142.

Ibn Kathir. (2005). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim (terj.). Jakarta: Pustaka Imam Syafi'i.

Kabir, M., Kabir, M. R,, & Islam, R. S. (2024). Islamic Lifestyle Applications: Meeting
spiritual needs. arXiv preprint arXiv:2401.10041.

Kemenag RI. (2011). Tafsir Tematik al-Qur’an. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-

380 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



Konsep shalih dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurtubi)

Qur’an.

Khasanah, R. (2022). Etika Digital dalam Perspektif Tafsir al-Qur’an. Jurnal Ulumul Qur’an,
17(2), 105-120.

Khusna, N. (2020). Makna Shalih dalam Tafsir al-Misbah. Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir,
6(1), 85-100.

Mubarak, R. (2020). Kepemimpinan Islam dalam Tafsir al-Qur’an. Jurnal Fikih dan Tafsir,
6(2), 144-160.

Mustafa, ‘A. (2011). Pengantar Tafsir Mawdti‘l. Bandung: Pustaka al-Kautsar.

Nasution, A. (2015). Metodologi Tafsir Tematik dalam Konteks Modern. Jurnal Studi
Keislaman, 9(1), 77-92.

Qurtubi, al-Imam. (2003). Al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an (ed. Muhammad Ibrahim al-Basya).
Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah.

Rahmabh, S. (2020). Kesalehan Para Nabi dalam Tafsir al-Qurtubi. Jurnal Studi Al-Qur’an,
5(1),88-101.

Rasyid, H. (2017). Konsep Shalih dan Reformasi Sosial dalam Tafsir Klasik. Jurnal Ushul
Tafsir, 3(2), 74-89.

Ridwan, M. (2021). Konsep Kepemimpinan Meritokratis dalam Tafsir Klasik. Jurnal
Ulumul Qur’an, 13(2), 77-93.

Rizal, M. (2022). Makna Morfologi Muslih dalam Akar S-L-H. Ukazh, 6(2), 50-67.

Sari, R. P.N. (2020). Peran Kesalehan Sosial dalam Pendidikan Islam. Rayah Al-Islam, 8(1),
45-62.

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Jilid 1-15).
Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan al-Qur’an. Jakarta: Mizan.

Smith, ]. (2019). Impact of Tagqwa on Employee Happiness. International Journal of Islamic
Studies, 11(1), 23-40.

Sulaiman, M., & Hamid, F. (2023). Pendidikan Kesalehan dalam Perspektif Tafsir Sosial.
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 11(2), 134-150.

Syahrin, M. (2014). Metodologi Studi al-Qur’an. Medan: IAIN Press.

Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 381



M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin

Tabari, al-Imam. (2013). Jami‘ al-Bayan fi Ta'wil al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Nlmiyyah.

Utami, D. (2021). Dimensi Kepemimpinan Shalih dalam Konteks Indonesia. Rayah Al-
Islam, 8(2), 73-89.

Widya, H. (2022). Konsep Shalih sebagai Indikator Keberlanjutan Sosial. Rayah Al-Islam,
9(1), 104-120.

Yaqub, A. M. (2001). Kesalehan dan Keadilan dalam Islam. Jakarta: Logos Wacana [Imu.

Yaqub, A. M. (2002). Islam dan Toleransi dalam Konteks Indonesia. Jakarta: Pustaka
Firdaus.

Yusuf, S. (2019). Kesalehan dalam Ruang Kepemimpinan Modern. Jurnal Pemikiran Islam
Indonesia, 12(1), 55-70.

Zahra, R. (2022). Relevansi Kesalehan Kepemimpinan dalam Konteks Digital. Mauriduna,
6(1), 67-85.

Zed, M. (2004). Metodologi Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Zuhri, M. (2018). Tafsir Sosial dalam Perspektif Hamka dan Quraish Shihab. Jurnal
Islamika Indonesia, 5(2), 133-147.

382 Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382



