
Open Acces 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025 Page 361-382 

      DOI : 10.37274/rais.v9i3.81 

  

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

361 

P – ISSN : 2503 – 3816 

E – ISSN : 2686 – 2018 

Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir 

al-Qurṭubī) 

  
M. Abda’ Imamurrizal1*, Ahmad Mustofa2, Ahmad Saifudin3 

1,2,3Sekolah Tinggi Agama Islam Syubbanul Wathon, Magelang, Indonesia 

E-mail: aaabdaimmm@gmail.com1, ahmadmustofa@staia-sw.or.id2, ahmadsaifudin@staia-sw.or.id3 

 

Submission: 20-03-2025 Revised: 21-04-2025 Accepted: 22-06-2025 Published: 28-07-2025 
 

Abstract 

The concept of shāliḥ in the Qur’an is often narrowly interpreted as individual spiritual piety, while 
in fact it encompasses broader social and leadership dimensions. Such a partial understanding may 
lead to the neglect of social responsibility and moral leadership in Muslim society. This study aims 
to: (1) examine the linguistic meaning of the term shāliḥ in the Qur’an; (2) analyze how al-Qurṭubī 
interprets verses containing the term; and (3) explore its relevance in individual, social, and 
leadership contexts. This research uses a qualitative approach through library research and applies 
thematic interpretation (tafsīr mawḍū‘ī). The findings indicate that al-Qurṭubī views shāliḥ as an 
integrative concept that connects ritual devotion, social responsibility, and ethical leadership. The 
study implies that the understanding of piety should be expanded beyond ritual obedience toward 
contributing to social justice. This perspective is relevant to Islamic education, public preaching, and 
social policy to foster a more holistic vision of piety in contemporary Muslim societies. 

Keywords: Al-Qurṭubī, Individual, Leadership, Righteousness, Shāliḥ 

 

Abstrak 

Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an sering kali dipahami secara terbatas pada aspek spiritual individu, 
padahal memiliki cakupan makna yang lebih luas. Pemahaman yang parsial ini dapat berdampak 
pada pengabaian nilai-nilai kesalehan sosial dan kepemimpinan dalam kehidupan umat Islam. 
Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk menggali kembali pemaknaan shāliḥ secara 
komprehensif berdasarkan penafsiran klasik. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelaah 
makna kebahasaan istilah shāliḥ dalam al-Qur’an; (2) menganalisis penafsiran al-Qurṭubī 
terhadap ayat-ayat yang memuat kata tersebut; dan (3) menjelaskan relevansi kesalehan dalam 
konteks sosial, individu, dan kepemimpinan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
berbasis studi pustaka (library research) dengan pendekatan tafsir tematik (tafsīr mawḍū‘ī). Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa menurut al-Qurṭubī, shāliḥ merupakan konsep yang integratif 
antara ibadah personal, tanggung jawab sosial, dan etika kepemimpinan. Implikasi dari penelitian 
ini adalah perlunya orientasi kesalehan yang lebih utuh dalam pendidikan, dakwah, dan 
kebijakan sosial agar umat Islam tidak hanya menjadi pribadi yang taat secara ritual, tetapi juga 
kontributif dalam membangun tatanan masyarakat yang adil. 

Kata Kunci: al-Qurṭubī, Individu, Kepemimpinan, Kesalehan, Shāliḥ 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:aaabdaimmm@gmail.com1
mailto:ahmadmustofa@staia-sw.or.id
mailto:ahmadmustofa@staia-sw.or.id
mailto:email.koresponden3@arraayah.ac.id3


 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
362  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

A. PENDAHULUAN 

Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an merupakan salah satu prinsip fundamental dalam 

ajaran Islam yang tidak hanya merepresentasikan kesalehan spiritual secara individual, 

tetapi juga kesalehan sosial yang lebih luas. Istilah ini kerap dijumpai dalam doa-doa dan 

nasihat keagamaan, namun pemahamannya sering kali terbatas pada aspek ibadah 

personal semata (Shihab, 2002). Padahal, dalam banyak ayat, al-Qur’an menggambarkan 

makna shāliḥ dalam konteks yang lebih komprehensif, termasuk nilai-nilai sosial, etika 

bermasyarakat, hukum, dan kepemimpinan (Qurṭubī, 2003; Ṭabarī, 1999; Yaqub, 2001). 

Oleh karena itu, kajian yang mendalam terhadap konsep shāliḥ dalam tafsir klasik 

menjadi penting untuk menghadirkan pemahaman yang utuh dan aplikatif terhadap 

prinsip kesalehan dalam Islam (Khusna, 2020; Sulaiman & Hamid, 2023). 

Salah satu karya tafsir klasik yang memberikan perhatian besar terhadap dimensi 

sosial dan hukum dalam al-Qur’an adalah al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī. 

Tafsir ini tidak hanya menguraikan makna ayat secara linguistik, tetapi juga memberikan 

interpretasi praktis dan normatif yang berakar pada fiqih serta realitas sosial umat 

(Qurṭubī, 2003). Dalam konteks konsep shāliḥ, al-Qurṭubī menampilkan analisis yang 

luas dan mendalam yang mencakup aspek spiritual, sosial, dan legal, menjadikannya 

sebagai sumber penting dalam mengkaji konsep kesalehan secara tematik (Abidin, 2022; 

Khusna, 2020). Tafsir ini juga merefleksikan upaya ulama klasik dalam menjembatani 

antara teks suci dan dinamika sosial, sehingga menjadi sangat relevan untuk ditelaah 

dalam konteks kontemporer (Sulaiman & Hamid, 2023). 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas makna shāliḥ dalam al-Qur’an 

dari berbagai pendekatan. Farhan (2021) menggunakan analisis semantik dan 

kontekstual untuk menyoroti bahwa makna shāliḥ tidak hanya mencakup kesalehan 

personal, tetapi juga sosial. Namun, kajian ini belum merujuk secara khusus kepada tafsir 

klasik seperti karya al-Qurṭubī. Khusna (2020), dalam penelitiannya terhadap Tafsir al-

Misbah, mengkaji makna shāliḥ secara deskriptif, tetapi belum menyentuh secara 

mendalam aspek normatif dan sosial yang menjadi perhatian utama al-Qurṭubī. 

Penelitian Abidin (2022) membandingkan pemaknaan shāliḥ dalam Tafsir al-Qurṭubī dan 

Tafsir al-Muyassar, namun analisisnya masih bersifat umum dan belum menggali 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  363 

eksklusivitas pendekatan hukum dan sosial al-Qurṭubī terhadap konsep tersebut. Faiz 

(2019) mengkaji kesalehan sebagai syarat pertolongan Allah melalui tafsir al-Qurṭubī, 

tetapi belum mengaitkannya dengan struktur masyarakat. Sementara itu, Rahmah 

(2020) menyoroti kesalehan dalam kisah para nabi melalui tafsir yang sama, namun 

masih terbatas pada narasi historis tanpa penekanan pada aplikasi sosial kontemporer. 

Dari paparan tersebut, tampak adanya kesenjangan akademik (gap) dalam kajian 

terhadap konsep shāliḥ yang berakar pada tafsir klasik secara tematik dan 

multidimensional. Kebanyakan studi sebelumnya bersifat deskriptif-linguistik atau 

perbandingan tafsir, tanpa menggali secara dalam pendekatan fiqih dan sosial yang 

menjadi kekuatan tafsir al-Qurṭubī. Padahal, tafsir ini memiliki potensi besar untuk 

menjelaskan bagaimana konsep kesalehan dapat diimplementasikan dalam konteks 

pembangunan masyarakat dan kepemimpinan Islam yang adil dan bertanggung jawab 

(Abidin, 2022; Farhan, 2021). 

Penelitian ini memiliki kontribusi kebaruan (novelty) dalam dua hal utama. 

Pertama, fokus kajian diarahkan secara eksklusif pada analisis konsep shāliḥ dalam Tafsir 

al-Qurṭubī, tanpa membandingkan dengan tafsir lain, untuk memperoleh pemahaman 

yang lebih dalam dan otoritatif terhadap tafsir klasik. Kedua, pendekatan yang digunakan 

mencakup tiga dimensi utama, yaitu spiritualitas personal, etika sosial, dan integritas 

kepemimpinan. Kajian multidimensi ini belum banyak disentuh dalam penelitian-

penelitian sebelumnya, sehingga diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan 

terhadap pengembangan studi tafsir tematik. 

Pemilihan Tafsir al-Qurṭubī sebagai objek utama kajian bukan tanpa alasan. Selain 

dikenal luas sebagai rujukan dalam tafsir hukum (ahkām al-Qur’ān), karya ini juga sarat 

dengan pendekatan normatif yang menjembatani antara nilai-nilai spiritual dan praktik 

sosial. Dalam konteks konsep shāliḥ, al-Qurṭubī menyuguhkan penafsiran yang tidak 

hanya menekankan ibadah personal, tetapi juga menyentuh dimensi sosial yang lebih 

luas, seperti kepemimpinan, keadilan, dan kemaslahatan publik. Penyebutan kata shāliḥ 

dalam berbagai ayat, menurut al-Qurṭubī, senantiasa berkaitan dengan misi perbaikan 

dan transformasi sosial (iṣlāḥ), bukan hanya sekadar kesalehan privat (Faiz, 2019; 

Rahmah, 2020). 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
364  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

Hal ini juga diperkuat oleh pandangan Quraish Shihab yang menyatakan bahwa 

kesalehan adalah “buah dari pemahaman yang utuh terhadap ajaran Islam,” bukan 

sekadar indikator kepatuhan ritual, melainkan kesiapan untuk bertanggung jawab dalam 

relasi sosial dan publik (Shihab, 2002), Tafsir lokal seperti al-Ibriz karya KH. Musthofa 

juga menekankan nilai ṣalāḥ sebagai landasan moral masyarakat Jawa, dengan 

penekanan pada dimensi sosial-keagamaan dalam kehidupan pesantren dan desa 

(Musthofa, 1976). Oleh karena itu, urgensi untuk mengurai kembali makna shāliḥ dalam 

al-Qur’an melalui pendekatan tafsir klasik menjadi sangat relevan. Pendekatan ini tidak 

hanya akan memperkaya pemahaman umat terhadap ajaran Islam secara menyeluruh, 

tetapi juga mendorong internalisasi nilai-nilai kesalehan dalam kehidupan berbangsa 

dan bernegara. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menelaah makna kebahasaan 

istilah shāliḥ dalam al-Qur’an; (2) menganalisis penafsiran al-Qurṭubī terhadap ayat-ayat 

yang memuat kata tersebut; dan (3) menjelaskan relevansi kesalehan dalam konteks 

individu, sosial, dan kepemimpinan sebagai kontribusi terhadap pembangunan 

masyarakat Islam yang adil dan berintegritas. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research), yang bertujuan untuk menelaah makna kata shāliḥ dalam al-Qur’an 

berdasarkan penafsiran al-Qurṭubī dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Qurṭubī, 2003). 

Metode ini dipilih karena sesuai untuk mengkaji teks-teks keislaman klasik yang bersifat 

normatif-teoritis melalui sumber-sumber tertulis (Zed, 2004). 

Lokasi penelitian dilakukan secara daring dan luring melalui eksplorasi sumber-

sumber primer dan sekunder yang relevan. Sumber-sumber tersebut mencakup kitab 

tafsir cetak, perpustakaan digital, jurnal akademik, serta repositori ilmiah yang tersedia 

di perpustakaan universitas maupun lembaga keislaman nasional. Pendekatan ini 

mendukung kelengkapan dan keberagaman data yang dianalisis. 

Sumber utama dalam penelitian ini adalah al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya Imam 

al-Qurṭubī karena metode penafsirannya menekankan dimensi hukum dan sosial, serta 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  365 

menjadi rujukan utama dalam studi fiqh al-Qur’ān (Qurṭubī, 2003). Untuk memperkaya 

perspektif, digunakan juga kitab tafsir lainnya seperti Tafsīr al-Ṭabarī (Ṭabarī, 1999), 

Tafsīr Ibn Kathīr (Ibn Kathīr, 2000), Tafsir al-Miṣbāḥ (Shihab, 2002), dan Tafsir Tematik 

dari Kementerian Agama RI (Kemenag RI, 2011). 

Prosedur penelitian dimulai dengan mengidentifikasi ayat-ayat al-Qur’an yang 

mengandung kata shāliḥ beserta turunannya. Ayat-ayat ini diklasifikasikan berdasarkan 

konteks penggunaannya, yakni: konteks individu, sosial, dan kepemimpinan. Metode 

analisis yang digunakan adalah tafsir tematik (mawḍū‘ī), dengan cara menghimpun ayat-

ayat relevan dalam satu tema dan menganalisisnya secara terpadu (Amin, 2019). 

Metodologi tafsir tematik ini sesuai dengan pendekatan kontemporer sebagaimana 

dikembangkan oleh Nasution (2015), yang menekankan pentingnya integrasi antara 

sistematika topikal dan konteks zaman. 

Analisis dilakukan melalui tiga pendekatan utama: (1) kajian kebahasaan, yang 

mencakup aspek semantik dan morfologi terhadap kata shāliḥ; (2) kajian historis 

pewahyuan (asbāb al-nuzūl) untuk menelusuri latar belakang ayat; dan (3) pendekatan 

normatif-sosial berdasarkan penafsiran al-Qurṭubī. Proses analisis bersifat deduktif—

dimulai dari pengertian umum konsep kesalehan dalam al-Qur’an, lalu diturunkan ke 

dalam tafsir spesifik versi al-Qurṭubī. 

Untuk meningkatkan validitas data, digunakan teknik triangulasi sumber, yakni 

dengan membandingkan hasil analisis dari tafsir al-Qurṭubī dengan tafsir lain dari era 

klasik maupun kontemporer. Pendekatan ini bertujuan menghindari bias interpretasi 

dan memperkuat objektivitas temuan (Syahrin, 2014). Hasil analisis disusun secara 

deskriptif-analitis guna memberikan gambaran sistematis dan aplikatif mengenai konsep 

shāliḥ dalam perspektif al-Qurṭubī serta relevansinya dalam berbagai aspek kehidupan. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Hasil penelitian ini disusun berdasarkan tiga fokus utama yang telah ditetapkan 

dalam tujuan penelitian, yaitu: (1) aspek kebahasaan dan derivatif kata shāliḥ dalam al-

Qur’an; (2) penafsiran al-Qurṭubī terhadap ayat-ayat yang mengandung kata tersebut; 

dan (3) pengelompokan tematik makna shāliḥ dalam dimensi individu, sosial, dan 

kepemimpinan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
366  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

pustaka (library research) untuk menelaah pemaknaan kata shāliḥ dalam al-Qur’an 

berdasarkan penafsiran Imam al-Qurṭubī dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Data primer 

diperoleh dengan menelusuri ayat-ayat al-Qur’an yang memuat kata shāliḥ dan 

derivatifnya, yang kemudian dianalisis dengan metode tafsir tematik (tafsīr mawḍū‘ī). 

Dalam proses ini, dilakukan identifikasi terhadap konteks individual, sosial, dan 

kepemimpinan dalam penggunaannya. 

Pendekatan ini tidak berhenti pada pencarian makna linguistik, tetapi berfokus 

pada struktur penafsiran normatif, sosial, dan legal yang ditawarkan oleh al-Qurṭubī. 

Analisis juga diperluas dengan meninjau penafsiran dari kitab tafsir lainnya seperti Tafsīr 

al-Ṭabarī, Tafsīr Ibn Kathīr, Tafsīr al-Māturīdī, serta tafsir kontemporer seperti al-Miṣbāḥ 

(Shihab, 2002) dan Tafsir Tematik Kementerian Agama (Kemenag RI, 2011). Data 

pendukung diperkuat dengan referensi dari jurnal lokal seperti jurnal JIQT, Ushuluddin, 

dan Studi Al-Qur’an. 

Ayat-ayat yang ditemukan dalam al-Qur’an kemudian dikaji melalui tafsir al-

Qurṭubī dan ditelaah struktur penafsirannya secara linguistik dan normatif. Data yang 

diperoleh bukan berupa kutipan mentah, tetapi berupa hasil klasifikasi dan pemaknaan 

yang telah disintesis berdasarkan konteks. Berikut ini adalah hasil klasifikasi ayat dan 

tafsir terkait: 

 

Tabel 1. Klasifikasi Ayat tentang Shāliḥ Berdasarkan Dimensi Tematik 

Dimensi Sub-Topik Ayat Utama 

Kesalehan Individu Amal Ibadah dan Akhlak Pribadi 
Q.S. al-Kahf [18]: 107, An-Nisā’ [4]: 
69 

Kesalehan Sosial Keadilan dan Amar Makruf  
Q.S. Āli ‘Imrān [3]: 104, al-Baqarah 
[2]: 177 

Kepemimpinan Kepemimpinan Adil & Amanah 
Q.S. Ṣād [38]: 26, al-Anbiyā’ [21]: 
105, al-Baqarah [2]: 247 

 

 

 

 

 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  367 

 

1. Kesalehan Individu 

Ayat pertama yang menjadi dasar kategori ini adalah Q.S. al-Kahf [18]: 107: 

مُ ََّّك ان ت َََّّّالص الِِ اتََّّو ع مِلُواََّّآم نُواَّال ذِين ََّّإِن َّ ﴿  ﴾َّنُ زُلًََّّال فِر د و سََّّج ن اتََّّلَ 

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh, bagi mereka 

surga Firdaus sebagai tempat tinggal. 
Dalam menafsirkan ayat ini, al-Qurṭubī menyatakan bahwa amal saleh 

merupakan penegasan iman yang sejati, yang harus dibuktikan dalam bentuk amal 

nyata. Ia menegaskan bahwa amal saleh bukan sekadar ibadah ritual, tetapi juga 

mencakup perilaku etis dalam kehidupan pribadi. Konsep shāliḥ tidak hanya 

dipahami dalam konteks ibadah mahdhah seperti salat dan puasa, tetapi juga 

dalam adab, kejujuran, dan integritas pribadi (al-Qurṭubī, 2003). 

Menurut al-Qurṭubī, frasa ‘amilū al-ṣāliḥāt mencakup seluruh amal yang 

bermanfaat bagi diri sendiri dan orang lain, termasuk ibadah, adab, dan kontribusi 

positif (al-Qurṭubī, 2003). Ia mengutip al-Ḥasan al-Baṣrī yang menegaskan bahwa 

amal saleh harus memenuhi dua syarat: sesuai dengan syariat dan diniatkan 

karena Allah semata. 

Dalam Tafsīr al-Māturīdī, ṣāliḥ dijelaskan sebagai tindakan yang 

“menumbuhkan manfaat dan menolak kerusakan”, dengan dimensi spiritual dan 

etis yang saling terikat (Māturīdī, 2010). 

 

Ayat kedua yang relevan adalah Q.S. An-Nisā’ [4]: 69: 
يقِين ََّّ﴿ َّالن بِيِّين َّو الصِّدِِّ َّع ل ي هِمَّمِّن  َّأ ن  ع م َّاللَّ  َّم ع َّال ذِين  َّف أُول َٰئِك  اءَََِّّّو م نَّيطُِعَِّاللَّ  َّو الر سُول  و الشُّه د 

َّر فِيقًا َّأوُل َٰئِك  ﴾ََّّو الص الِِِين ََّّۚو ح سُن   



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
368  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

Dan barang siapa yang menaati Allah dan Rasul, maka mereka akan 

bersama-sama dengan orang-orang yang diberi nikmat oleh Allah, yaitu 

para nabi, shiddiqin, syuhada, dan orang-orang saleh. 
Al-Qurṭubī menjelaskan bahwa orang yang shāliḥ dalam ayat ini 

dimasukkan ke dalam derajat mulia yang setara dengan nabi dan syahid, 

menunjukkan bahwa kesalehan individu bukan posisi spiritual biasa, melainkan 

kedudukan tinggi yang dicapai melalui amal yang konkret. 
2. Kesalehan Sosial 

Ayat utama untuk dimensi ini adalah Q.S. Āli ‘Imrān [3]: 104: 

يَ  مُرُون َّبِِل م ع رُوفَِّو ي  ن  ه و ن َّع نَِّال مُنك رََِّّۚو أوُل َٰئِك ََّّ﴿ َّالْ  يْ َِّو  عُون َّإِلَ  هُمَََُّّّو ل ت كُنَّمِّنكُم َّأمُ ةٌَّي د 
لِحُون َّ  ﴾ََّّال مُف 

Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada 

kebajikan, menyuruh kepada yang makruf, dan mencegah dari yang 

mungkar. Mereka itulah orang-orang yang beruntung. 

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat amar ma‘ruf nahi munkar, al-

Qurṭubī menegaskan bahwa kesalehan tidak cukup hanya diwujudkan melalui 

ibadah individu yang bersifat ritual. Ia menggarisbawahi bahwa seorang yang 

shāliḥ harus terlibat aktif dalam proses sosial yang bertujuan mendorong 

kemaslahatan bersama dan mencegah terjadinya kezaliman. Dalam kerangka ini, 

kesalehan ditafsirkan sebagai wujud komitmen terhadap nilai-nilai keadilan dan 

perbaikan masyarakat. Konsep ini disebut al-Qurṭubī sebagai ṣalāḥ jamā‘ī, yaitu 

kesalehan yang bersifat kolektif. Artinya, masyarakat Muslim yang disebut shāliḥ 

adalah mereka yang tidak sekadar patuh secara spiritual, tetapi juga menjadi agen 

transformasi sosial yang sadar akan tanggung jawab publik. Tafsir ini 

menunjukkan bahwa keberagamaan sejati, menurut al-Qurṭubī, menuntut 

keterlibatan aktif dalam membangun tatanan yang adil. 

Interpretasi sosial ini sejalan dengan pandangan Tafsīr al-Ṭabarī, yang 

menekankan bahwa amar ma‘ruf nahi munkar bukan sekadar perintah lisan, 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  369 

tetapi tanggung jawab kolektif dalam menciptakan sistem yang berpihak pada 

nilai-nilai kebaikan. Penafsiran ini diperkuat oleh Khusna (2020) dalam jurnal 

lokal, yang menyatakan bahwa kesalehan dalam masyarakat ideal tidak hanya 

ditunjukkan dalam bentuk ibadah, tetapi juga dalam tindakan nyata seperti 

advokasi keadilan ekonomi, pemberdayaan kaum lemah (mustaḍ‘afīn), serta 

keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial keumatan. Ahmad (2021) menyatakan 

bahwa kesalehan sosial menjadi fondasi utama dalam pembentukan masyarakat 

berdaya, karena menggabungkan nilai keadilan, empati, dan kolaborasi. Hal ini 

menunjukkan bahwa makna shāliḥ dalam tafsir klasik memiliki cakupan 

aksiologis yang luas dan tetap relevan dalam konteks sosial kekinian. 

Ayat kedua adalah Q.S. al-Baqarah [2]: 177, yang mencakup nilai kesalehan 

sosial: 

رقَََِّّّقِب ل ََّّوُجُوه كُم َََّّّتُ و لُّواََّّأ نَّال بِ ََّّل ي س َّ ﴿  ﴾َّ...و ال م غ رِبَََّّّال م ش 

Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu 

kebajikan, tetapi sesungguhnya kebajikan itu adalah beriman... 

menunaikan zakat, membebaskan hamba sahaya, mendirikan salat, 

menepati janji, dan bersabar dalam kesempitan... 

Al-Qurṭubī menafsirkan bahwa ayat ini memperluas cakupan shāliḥ 

menjadi amal yang menyentuh masyarakat: membela kaum lemah, 

mengedepankan zakat, dan menunaikan amanah sosial lainnya. Konsep kesalehan 

ini sangat erat kaitannya dengan keadilan distributif. 

3. Kesalehan dalam Kepemimpinan 

Dimensi ketiga dianalisis melalui Q.S. Ṣād [38]: 26: 

لِيف ةًََّّج ع ل ن َٰك ََّّإِنَ ََّّدََُّۥّد اوََّّي َّ ﴿ كُمٱف ََّّلْ  ر ضَّٱَّفََِّّخ   ﴾َّلَ  و ىََّٰٱََّّت  ت بِعََّّو ل ََّّلِ  قَِّّٱبََِّّلن اسَّٱَّب ين  ََّّح 

Wahai Dāwūd, sesungguhnya Kami menjadikanmu khalifah di bumi, maka 

berilah keputusan di antara manusia dengan kebenaran dan janganlah 

mengikuti hawa nafsu. 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
370  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

ia menulis: “Hukumlah di antara manusia dengan kebenaran; inilah inti 

dari kekuasaan yang shāliḥ. Siapa yang mengabaikan keadilan, ia telah 

menghancurkan bangunan kesalehan.” (al-Qurṭubī, 2003). 

Tambah al-Qurṭubī dalam ayat ini menegaskan bahwa pemimpin yang 

shāliḥ harus mengedepankan keadilan sebagai pilar utama dalam mengambil 

keputusan. Kesalehan diukur dari komitmen terhadap nilai hukum, bukan hanya 

penampilan atau identitas keagamaan. 

Ayat pendukungnya adalah Q.S. al-Baqarah [2]: 247 tentang Ṭālūt ini juga 

dikomentari secara tajam: ketika kaum Bani Israil meremehkan Ṭālūt karena 

bukan dari keturunan bangsawan, Allah justru memilihnya karena basṭatan fi al-

‘ilm wa al-jism (ilmu dan kekuatan fisik). Al-Qurṭubī menegaskan bahwa 

kesalehan pemimpin mencakup tiga hal: ilmu, integritas, dan keadilan sosial. 

ط ةًََّّو ز اد هََُّّع ل ي كُم ََّّاص ط ف اهََُّّاللَّ  ََّّإِن َّ ﴿ مَََّّّال عِل مََّّفََِّّب س  س   ﴾ََّّو الِْ 

Sesungguhnya Allah telah memilihnya menjadi rajamu dan memberinya 

kelebihan dalam ilmu dan fisik 

Al-Qurṭubī menyatakan bahwa kepemimpinan yang shāliḥ harus memiliki 

kecakapan dan kekuatan, tidak cukup hanya dengan keturunan atau simbolisme 

agama. Konsep ini memberi penguatan bahwa kesalehan dalam kepemimpinan 

bersifat fungsional dan bertanggung jawab secara sosial. 

Tafsir al-Miṣbāḥ memperkuat ini dengan menyebut bahwa pemimpin 

shāliḥ adalah mereka yang mampu menjaga amanah publik dan meletakkan 

kemaslahatan di atas kepentingan kelompok (Shihab, 2002). Faiz (2019), dalam 

jurnal Ushuluddin, menyebutkan bahwa tafsir al-Qurṭubī menyajikan kritik sosial 

terhadap penyalahgunaan kekuasaan, yang relevan dengan praktik politik 

modern. 

 

 

 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  371 

Tabel 2. Sintesis Tematik Dimensi Shāliḥ dalam Tafsir-Tafsir Utama 

Tafsir Individu Sosial Kepemimpinan 

Al-Qurṭubī 
Ibadah, akhlak 
pribadi 

Amar makruf, 
keadilan sosial 

Ilmu, keadilan, amanah 

Ṭabarī 
Kepatuhan dan 
akidah murni 

Sistem kebajikan 
komunal 

Kepemimpinan sebagai amanah 
ilahi 

Ibn Kathīr Ikhlas dan amal 
Tolong-
menolong dalam 
kebaikan 

Kekuatan dan integritas moral 

Māturīdī 
Penolakan 
kerusakan moral 

Rekayasa sosial 
berbasis 
maslahat 

Penegakan syariat secara bijaksana 

al-Miṣbāḥ 
Keseimbangan 
spiritual-moral 

Responsif 
terhadap 
masalah 
masyarakat 

Etika dan tanggung jawab publik 

Tafsir 
Kemenag 
(2011) 

Pembinaan 
karakter Muslim 

Budaya gotong 
royong, toleransi 

Keadaban dan prinsip maslahat 
nasional 

 

Temuan ini menunjukkan bahwa konsep shāliḥ dalam tafsir al-Qurṭubī adalah 

sebuah nilai aksiologis yang mencakup seluruh aspek kehidupan. Ketika kesalehan 

dibatasi hanya dalam ranah pribadi, maka hilanglah makna transformasi sosial yang 

diinginkan oleh al-Qur’an. Tafsir al-Qurṭubī justru memperluas ruang lingkup kesalehan 

menjadi sebuah sistem etika sosial yang menyatu dengan dimensi politik, ekonomi, dan 

keadilan sosial. Oleh karena itu, hasil penelitian ini mengonfirmasi bahwa konsep shāliḥ 

dalam tafsir klasik seperti karya al-Qurṭubī sangat relevan untuk dijadikan sebagai 

fondasi dalam membentuk masyarakat yang adil, beradab, dan bertanggung jawab secara 

kolektif. 

Selain itu juga, temuan ini menunjukkan bahwa tafsir al-Qurṭubī menyediakan 

landasan normatif yang kuat untuk memahami kesalehan sebagai prinsip hidup yang 

bersifat menyeluruh. Tafsir ini tidak memisahkan antara iman dan amal, antara ibadah 

dan keadilan sosial, serta antara moralitas dan kekuasaan. Dengan demikian, konsep 

shāliḥ dalam al-Qur’an sebagaimana dipahami oleh al-Qurṭubī merupakan konsep 

multidimensi yang memiliki relevansi tinggi dalam membangun masyarakat dan 

pemerintahan yang adil dan bermartabat. 

 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
372  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

Pembahasan 

Pembahasan dalam penelitian ini disusun untuk menjawab tiga tujuan utama, 

yaitu: (1) menelaah makna kebahasaan kata shāliḥ dalam al-Qur’an; (2) menganalisis 

penafsiran al-Qurṭubī terhadap ayat-ayat yang mengandung istilah tersebut; dan (3) 

mengeksplorasi relevansi makna shāliḥ dalam tiga dimensi: individu, sosial, dan 

kepemimpinan. Dengan pendekatan tafsir tematik dan analisis multidimensi, bagian ini 

akan menguraikan makna shāliḥ secara sistematis dan kontekstual. 

1. Dimensi Linguistik: Shāliḥ sebagai Konsep Reformatif 

Kajian linguistik terhadap kata shāliḥ merupakan pintu masuk penting 

dalam memahami kedudukan kesalehan dalam Islam. Akar kata ṣ-l-ḥ dalam bahasa 

Arab memiliki arti dasar “baik, bermanfaat, sesuai, memperbaiki,” dan berlawanan 

makna dengan fasād (kerusakan). Dalam konteks al-Qur’an, akar kata ini 

menghasilkan berbagai derivasi seperti ṣalāḥ, iṣlāḥ, muṣliḥ, dan ṣāliḥūn, yang 

seluruhnya menyiratkan suatu proses pemulihan atau peningkatan kualitas moral, 

sosial, dan spiritual (Musṭafā, 2011). 

Makna kebahasaan ini memiliki implikasi teologis yang penting. Dalam 

banyak ayat, ṣalāḥ digambarkan sebagai keadaan ideal umat yang tidak hanya 

bebas dari kerusakan, tetapi juga aktif menciptakan maslahat. Hal ini tampak dalam 

Q.S. al-A‘rāf [7]:56 yang berbunyi “wa lā tufsidu fī al-arḍi ba‘da iṣlāḥihā”, yang 

bermakna: “dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah 

diperbaiki.” Ayat ini tidak hanya menyuruh umat untuk menjauhi kerusakan, tetapi 

juga menjaga, mempertahankan, dan memperkuat keadaan maslahat yang telah 

dicapai. Tafsir al-Qurṭubī terhadap ayat ini menekankan bahwa perbaikan (iṣlāḥ) 

adalah tanggung jawab kolektif umat, bukan hanya beban para pemimpin (Qurṭubī, 

2003). 

Selain itu, konsep ṣalāḥ juga mengandung makna keefektifan dan kecocokan 

dalam menjalankan fungsi atau tugas. Dalam semantik Arab klasik, sesuatu yang 

ṣāliḥ adalah sesuatu yang dapat digunakan atau diandalkan karena ia “cocok” atau 

“layak” untuk suatu tujuan. Oleh karena itu, orang yang disebut shāliḥ dalam al-

Qur’an bukan sekadar taat secara spiritual, tetapi seseorang yang fungsional dalam 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  373 

struktur sosial dan moral masyarakatnya. Ini menjadi sangat penting dalam 

memahami kesalehan sebagai konsep dinamis, bukan statis. 

Al-Qurṭubī dalam tafsirnya memperluas makna ini dengan mengaitkannya 

pada kebutuhan masyarakat. Ia menyatakan bahwa kata ṣāliḥ dalam banyak ayat 

merujuk pada orang yang berkontribusi terhadap stabilitas dan perbaikan 

masyarakat, baik melalui amar ma‘ruf nahi munkar, kepemimpinan adil, maupun 

perilaku bermasyarakat yang baik (Qurṭubī, 2003). Dalam pengertian ini, shāliḥ 

menjadi nilai yang tidak bisa dipisahkan dari keberfungsian sosial dan tanggung 

jawab kolektif. 

Pendekatan ini bertolak belakang dengan pemahaman kesalehan yang 

sempit, yang hanya melihat indikator religius seperti salat, puasa, atau zikir. Dalam 

konteks ini, Quraish Shihab (2002) menyatakan bahwa shāliḥ adalah buah dari 

iman yang benar dan pemahaman yang utuh terhadap ajaran Islam. Artinya, 

seseorang tidak dapat disebut shāliḥ jika ia tidak terlibat dalam kehidupan 

masyarakat, atau jika kesalehannya tidak memberi manfaat pada lingkungan 

sekitarnya. 

Dengan demikian, dimensi linguistik kata shāliḥ telah membuka cakrawala 

baru dalam memahami kesalehan sebagai prinsip dasar kehidupan yang integral. Ia 

tidak dapat dibatasi hanya pada ritual, tetapi harus dibawa ke dalam pergaulan 

sosial, kebijakan publik, hingga kepemimpinan umat. Tafsir al-Qurṭubī terhadap 

makna ini mengukuhkan posisi shāliḥ sebagai konsep kunci dalam membangun 

umat yang adil, maslahat, dan bermartabat. 

2. Penafsiran al-Qurṭubī atas Kesalehan dalam Konteks Ayat 

Al-Qurṭubī dikenal sebagai mufasir yang menekankan aspek hukum 

(ahkām) dan sosial dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. Dalam karya 

monumentalnya al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, ia tidak hanya menjelaskan makna 

bahasa, tetapi juga menyusun penafsiran berdasarkan prinsip-prinsip fiqh, 

kemaslahatan umat, dan tanggung jawab sosial. Hal ini membuat tafsirnya sangat 

relevan untuk menganalisis istilah shāliḥ, terutama dalam konteks pemimpin, 

masyarakat, dan reformasi sosial (Qurṭubī, 2003). 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
374  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

Misalnya, dalam Q.S. al-Baqarah [2]:247 yang berbicara tentang pemilihan 

Ṭālūt sebagai raja, al-Qurṭubī menegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam 

bukan ditentukan oleh nasab, kekayaan, atau simbolisme keagamaan, tetapi 

berdasarkan dua kualifikasi utama: keilmuan dan kekuatan. Ia menuliskan, “lā 

tajūzu al-imāmah illā li-man kāna akmal fī al-‘ilm wa al-qudrah”, yang berarti bahwa 

kepemimpinan tidak sah kecuali bagi orang yang paling unggul dalam ilmu dan 

kemampuan. Ini adalah penegasan bahwa shāliḥ dalam konteks kepemimpinan 

adalah integritas, kapasitas, dan keadilan, bukan penampilan atau klaim religius 

belaka. 

Tafsir ini sejalan dengan prinsip meritokrasi dalam Islam, dan sangat 

relevan dalam konteks modern di mana banyak tokoh agama digunakan sebagai 

alat politik tanpa memperhatikan kualitas kepemimpinan. Dalam masyarakat yang 

plural dan demokratis, tafsir al-Qurṭubī menyediakan kerangka etika 

kepemimpinan yang rasional dan adil (Yaqub, 2001; Ridwan, 2021). 

Penafsiran al-Qurṭubī terhadap Q.S. al-A‘rāf [7]:142 juga sangat menarik. 

Ayat ini menyebut Musa a.s. sebagai bagian dari kaum ṣāliḥīn, yaitu mereka yang 

dipilih Allah karena integritas, keberanian moral, dan komitmen terhadap 

kebenaran. Al-Qurṭubī menafsirkan bahwa keberadaan Musa sebagai pemimpin 

bukan hanya karena wahyu, tetapi juga karena kapasitasnya dalam menghadapi 

kezaliman dan membela umat. Ini menunjukkan bahwa shāliḥ adalah kualitas 

kolektif yang mencerminkan keberanian etis dan ketegasan dalam bertindak 

(Qurṭubī, 2003). Dalam Ta’wīlāt Ahl al-Sunnah, al-Māturīdī menafsirkan kata ṣāliḥ 

sebagai bentuk kestabilan iman dan konsistensi amal, yang mencerminkan dimensi 

akidah yang berdampak sosial (Māturīdī, 2010). 

Jika dibandingkan dengan Tafsir al-Ṭabarī, maka pendekatan al-Qurṭubī 

lebih bernuansa hukum dan nilai aplikatif. Al-Ṭabarī lebih menekankan kronologi 

dan konteks sejarah, sedangkan al-Qurṭubī fokus pada nilai yang dapat diterapkan 

dalam kehidupan nyata umat. Misalnya, saat menafsirkan ayat tentang kaum 

mufsidūn, al-Qurṭubī dengan tegas mengaitkannya dengan struktur sosial yang 

timpang dan perilaku kolektif yang merusak tatanan keadilan. Maka, menurutnya, 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  375 

lawan dari mufsidūn adalah ṣāliḥūn, yaitu orang-orang yang menjaga, 

memperbaiki, dan memelihara nilai sosial dan hukum Islam (Ṭabarī, 1999; Abidin, 

2022). 

Dalam hal ini, al-Qurṭubī dapat dianggap sebagai mufasir yang melihat ayat-

ayat kesalehan bukan sekadar sebagai ajaran moral individual, tetapi sebagai 

perangkat transformasi sosial. Dengan memperluas cakupan makna shāliḥ ke 

dalam ranah struktural, tafsir ini menjawab tantangan zaman yang tidak hanya 

membutuhkan individu saleh, tetapi juga sistem sosial yang adil dan produktif. 

3. Relevansi Konsep Shāliḥ dalam Tiga Dimensi Utama 

a. Kesalehan Individu 

Kesalehan individual merupakan fondasi utama dalam konsep shāliḥ 

yang disebut berulang kali dalam al-Qur’an, terutama dalam konteks karakter, 

doa, dan harapan orang tua terhadap anak. Salah satu ayat yang kerap 

dijadikan rujukan adalah Q.S. al-Kahf [18]:82, yang mengisahkan dua anak 

yatim yang ayahnya shāliḥ. Menurut al-Qurṭubī, kesalehan sang ayah 

berdampak positif pada anak-anaknya, bukan hanya secara spiritual tetapi 

juga secara ekonomi dan sosial, karena Allah menjaga harta mereka demi 

keberlanjutan masa depan (Qurṭubī, 2003). 

Penafsiran ini membuka pemahaman bahwa shāliḥ bukanlah konsep 

individualistis semata. Orang yang shāliḥ adalah mereka yang kehadirannya 

memberi efek kebaikan bagi lingkungan terdekatnya. Quraish Shihab (2002) 

menegaskan bahwa kesalehan sejati adalah harmoni antara aspek 

transendental (habl min Allah) dan relasional (habl min al-nās). Kesalehan 

yang hanya fokus pada ibadah tetapi abai terhadap amanah sosial akan 

kehilangan ruhnya. 

Dalam konteks kontemporer, kesalehan individu yang hanya bersifat 

simbolik dan ritualistik kerap menjadi hambatan dalam pembangunan 

karakter sosial. Pendidikan Islam sering kali lebih menekankan pada hafalan 

dan ritus keagamaan, namun alpa dalam membentuk sikap amanah, tanggung 

jawab sosial, dan kejujuran. Maka, tafsir al-Qurṭubī sangat relevan untuk 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
376  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

menyeimbangkan paradigma pendidikan agar lebih membentuk individu 

yang utuh—shāliḥ dalam seluruh aspeknya (Sulaiman & Hamid, 2023). 

b. Kesalehan Sosial 

Dimensi sosial dari kesalehan merupakan aspek yang paling ditekankan 

dalam tafsir al-Qurṭubī. Dalam Q.S. al-A‘rāf [7]:56, perintah untuk tidak merusak 

bumi setelah diperbaiki (lā tufsidu fī al-arḍi ba‘da iṣlāḥihā) dipahami oleh al-

Qurṭubī sebagai tanggung jawab kolektif umat untuk menciptakan dan menjaga 

harmoni sosial. Ia menjelaskan bahwa iṣlāḥ adalah proses berkelanjutan, dan 

ṣāliḥ adalah pelaku aktif dalam transformasi masyarakat menuju nilai-nilai 

keadilan dan maslahat (Qurṭubī, 2003). Khasanah (2022) memperluas cakupan 

shāliḥ ke dalam etika digital, dengan menyoroti pentingnya tanggung jawab 

moral dalam aktivitas daring sebagai bagian dari kesalehan modern. 

Pemikiran ini sejalan dengan gagasan bahwa Islam menuntut umatnya 

untuk terlibat dalam urusan publik. Dalam praktiknya, shāliḥ dapat 

dimanifestasikan dalam berbagai bentuk seperti keterlibatan dalam advokasi 

sosial, penguatan masyarakat sipil, pemberdayaan ekonomi umat, serta 

pembelaan terhadap kelompok marginal (mustaḍ‘afīn) (Khusna, 2020; Hasan, 

2023). Dalam konteks Indonesia, hal ini sejalan dengan semangat gotong royong 

dan solidaritas sosial. Zuhri (2018) menunjukkan bahwa baik Hamka maupun 

Quraish Shihab menafsirkan ayat-ayat kesalehan secara sosial-progresif, yang 

menekankan kontribusi moral terhadap keadilan publik. 

Lebih lanjut, al-Qurṭubī mengaitkan ṣalāḥ jamā‘ī (kesalehan kolektif) 

dengan amar ma‘ruf nahi munkar sebagai instrumen pembentukan masyarakat 

yang kuat secara moral dan struktural. Dalam pandangannya, kezaliman 

struktural adalah bentuk fasād yang harus dilawan secara sistemik, bukan hanya 

dengan nasihat lisan, tetapi juga melalui institusi yang adil dan pemimpin yang 

amanah (Qurṭubī, 2003; Ridwan, 2021). 

 

 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  377 

c. Kesalehan Kepemimpinan 

 Dalam dimensi kepemimpinan, konsep shāliḥ menjadi tolak ukur bagi 

kelayakan moral dan teknis seorang pemimpin. Al-Qurṭubī secara eksplisit 

menolak model kepemimpinan yang hanya bertumpu pada simbol atau garis 

keturunan. Dalam komentarnya terhadap Q.S. al-Baqarah [2]:247, ia 

menegaskan bahwa imāmah hanya sah jika disandang oleh orang yang memiliki 

keunggulan ilmu dan kekuatan (Qurṭubī, 2003). Dengan kata lain, seorang 

pemimpin yang shāliḥ adalah mereka yang amanah, adil, dan mampu membuat 

keputusan strategis untuk kemaslahatan umat. Yusuf (2019) menegaskan bahwa 

kesalehan pemimpin tidak cukup ditandai oleh retorika moral, tetapi harus 

ditunjukkan melalui praktik keadilan dan keteladanan struktural. 

Gagasan ini penting dalam konteks demokrasi modern, di mana pemimpin sering 

kali dipilih berdasarkan popularitas atau identitas agama tanpa menimbang 

kualitas kepemimpinan. Tafsir al-Qurṭubī menawarkan perspektif etika politik 

Islam yang dapat menjadi alternatif dalam menyusun kriteria kepemimpinan 

yang rasional dan berbasis kompetensi (Yaqub, 2001; Abidin, 2022). 

Dalam realitas Indonesia, nilai shāliḥ dapat menjadi prinsip dasar dalam 

membangun tata kelola pemerintahan yang bersih dan berorientasi pada 

keadilan sosial. Dalam literatur kontemporer, pemimpin shāliḥ tidak hanya 

menjalankan fungsi administratif, tetapi juga bertindak sebagai teladan moral, 

pembela kaum lemah, dan penjaga harmoni sosial (Fauzi & Nasir, 2022; Sulaiman 

& Hamid, 2023). Mubarak (2020) menegaskan bahwa kepemimpinan shāliḥ 

dalam Islam harus didasarkan pada akuntabilitas, kecakapan, dan keberpihakan 

terhadap nilai maslahat. 

Dengan demikian, Reaktualisasi konsep shāliḥ juga didorong oleh perubahan gaya 

hidup umat di era digital, yang menuntut bentuk kesalehan baru yang kontributif 

sebagaimana ditunjukkan oleh Fathoni (2021). konsep shāliḥ dalam tafsir al-Qurṭubī 

tidak hanya relevan untuk pembentukan pribadi Muslim yang taat secara spiritual, tetapi 

juga mengandung nilai-nilai sosial yang mengarah pada keadilan struktural dan 

kepemimpinan etis. Jadi, dapat disimpulkan bahwa konsep shāliḥ dalam tafsir al-Qurṭubī 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
378  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

bukan sekadar ekspresi kesalehan spiritual, tetapi mengandung substansi sosial dan 

kepemimpinan yang kuat. Penelitian ini memperluas cakupan kajian tafsir tematik 

dengan pendekatan integratif dan aplikatif terhadap persoalan sosial-kepemimpinan 

umat Islam kontemporer (Abidin, 2022; Hasan, 2023). Penekanan terhadap shāliḥ 

sebagai aktor perubahan sosial juga ditegaskan oleh Rasyid (2017), yang melihat 

reformasi masyarakat sebagai implikasi langsung dari kesalehan yang autentik. 

 

D. KESIMPULAN 

Penelitian ini mengungkap bahwa konsep shāliḥ dalam al-Qur’an tidak dapat 

dipahami secara sempit sebagai kesalehan spiritual individu semata, melainkan sebagai 

gagasan integral yang mencakup pembentukan karakter pribadi, tanggung jawab sosial, 

dan kelayakan kepemimpinan. Penelaahan kebahasaan menunjukkan bahwa istilah 

shāliḥ berasal dari akar kata ṣ-l-ḥ, yang selalu dikaitkan dengan lawan dari kerusakan 

(fasād) dan memiliki konotasi perbaikan serta kemaslahatan. Penafsiran Imam al-

Qurṭubī terhadap ayat-ayat yang memuat kata shāliḥ memperlihatkan pendekatan 

normatif yang mencakup aspek hukum, sosial, dan etika publik. Dalam pandangannya, 

kesalehan bukan hanya bersifat spiritual, tetapi juga sosial-legal, yang mengharuskan 

partisipasi aktif dalam menegakkan keadilan dan reformasi masyarakat. 

Temuan ini memperlihatkan bahwa konsep kesalehan dalam Islam dapat 

direaktualisasi sebagai fondasi untuk membangun masyarakat yang adil dan 

kepemimpinan yang amanah. Oleh karena itu, studi ini memberikan implikasi bahwa 

pemahaman tentang shāliḥ perlu diterapkan secara integratif dalam pendidikan Islam, 

kebijakan sosial, serta pembinaan tokoh umat. Nilai-nilai seperti kejujuran, kompetensi, 

dan keberpihakan pada yang lemah merupakan turunan dari makna kesalehan itu 

sendiri. 

Batasan dari penelitian ini terletak pada ruang lingkup sumber utama yang hanya 

difokuskan pada satu kitab tafsir klasik, yaitu al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-

Qurṭubī. Penelitian ini belum melakukan perbandingan mendalam dengan tafsir-tematik 

kontemporer atau tafsir mazhab lain yang beragam. Selain itu, penelitian ini belum 



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  379 

menyertakan studi lapangan mengenai persepsi kesalehan dalam praktik sosial 

masyarakat Muslim saat ini. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya dapat memperluas kajian dengan 

pendekatan komparatif antar-tafsir, baik klasik maupun kontemporer. Penelitian 

lapangan yang mengkaji bagaimana pemahaman shāliḥ diadopsi oleh pemimpin 

komunitas, tokoh agama, atau lembaga pendidikan Islam juga penting untuk menilai 

relevansi konsep ini dalam konteks empiris dan aplikatif yang lebih luas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
380  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, M. (2022). Kesalehan dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer: Studi 

Komparatif antara Tafsir al-Qurṭubī dan Tafsir al-Muyassar. Yogyakarta: Pustaka 

Ilmu. 

Ahmad, T. (2021). Kesalehan Sosial sebagai Pilar Pembangunan. Jurnal Keislaman 

Nusantara, 11(1), 41–58. 

Al-Abokhodair, N., Elmadany, A., & Magdy, W. (2020). Holy Tweets: Exploring the sharing 

of Quran on Twitter. arXiv preprint arXiv:2004.12334. 

Amin, M. (2019). Metodologi Tafsir Mawḍū‘ī. Bandung: Pustaka Setia. 

Aminah, N. (2023). Pembingkaian Ṣāliḥūn dalam Tafsir Arab-Klasik. Ukazh, 6(3), 88–104. 

Bhatti, O. K., Öztürk, A. O., Maham, R., & Farooq, W. (2021). Examining Islamic piety at 

workplace via an artificial neural network. Cogent Psychology, 8(1), 1907038. 

Fathoni, A. (2021). Reaktualisasi Konsep Shāliḥ di Era Digital. Jurnal Qur’anika, 10(3), 89–

102. 

Faiz, M. (2019). Kesalehan sebagai Prasyarat Pertolongan Allah dalam Perspektif al-

Qurṭubī. Jurnal Ushuluddin, 27(1), 55–72. 

Farhan, L. (2021). Makna Shāliḥ dalam al-Qur’an: Kajian Semantik dan Kontekstual. Jurnal 

Studi Islam Indonesia, 8(2), 110–125. 

Fikri, M. (2023). Kesalehan dan Keadilan dalam Tafsir Tematik. Mauriduna, 6(2), 45–63. 

Fauzi, A., & Nasir, A. (2022). Etika Kepemimpinan dalam Islam. Jurnal Pemikiran Islam 

Nusantara, 10(1), 45–60. 

Hamka. (1985). Pribadi dan Kepemimpinan Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Hasan, I. (2023). Kesalehan Publik dan Stabilitas Sosial. Jurnal Sosial Keislaman, 9(1), 

102–117. 

Hidayat, T. (2021). Shāliḥ dalam Perspektif Islam Kontemporer. Mauriduna, 5(2), 125–

142. 

Ibn Kathīr. (2005). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (terj.). Jakarta: Pustaka Imam Syafi’i. 

Kabir, M., Kabir, M. R., & Islam, R. S. (2024). Islamic Lifestyle Applications: Meeting 

spiritual needs. arXiv preprint arXiv:2401.10041. 

Kemenag RI. (2011). Tafsir Tematik al-Qur’an. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-



 Konsep shāliḥ dalam al-Qur’an (Analisis Tematik atas Tafsir al-Qurṭubī) 

 
Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382  381 

Qur’an. 

Khasanah, R. (2022). Etika Digital dalam Perspektif Tafsir al-Qur’an. Jurnal Ulumul Qur’an, 

17(2), 105–120. 

Khusna, N. (2020). Makna Shāliḥ dalam Tafsir al-Miṣbāḥ. Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, 

6(1), 85–100. 

Mubarak, R. (2020). Kepemimpinan Islam dalam Tafsir al-Qur’an. Jurnal Fikih dan Tafsir, 

6(2), 144–160. 

Musṭafā, ‘A. (2011). Pengantar Tafsir Mawḍū‘ī. Bandung: Pustaka al-Kautsar. 

Nasution, A. (2015). Metodologi Tafsir Tematik dalam Konteks Modern. Jurnal Studi 

Keislaman, 9(1), 77–92. 

Qurṭubī, al-Imām. (2003). Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (ed. Muḥammad Ibrāhīm al-Basyā). 

Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

Rahmah, S. (2020). Kesalehan Para Nabi dalam Tafsir al-Qurṭubī. Jurnal Studi Al-Qur’an, 

5(1), 88–101. 

Rasyid, H. (2017). Konsep Shāliḥ dan Reformasi Sosial dalam Tafsir Klasik. Jurnal Ushul 

Tafsir, 3(2), 74–89. 

Ridwan, M. (2021). Konsep Kepemimpinan Meritokratis dalam Tafsir Klasik. Jurnal 

Ulumul Qur’an, 13(2), 77–93. 

Rizal, M. (2022). Makna Morfologi Muṣliḥ dalam Akar Ṣ-L-Ḥ. Ukazh, 6(2), 50–67. 

Sari, R. P. N. (2020). Peran Kesalehan Sosial dalam Pendidikan Islam. Rayah Al-Islam, 8(1), 

45–62. 

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Jilid 1–15). 

Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan al-Qur’an. Jakarta: Mizan. 

Smith, J. (2019). Impact of Taqwa on Employee Happiness. International Journal of Islamic 

Studies, 11(1), 23–40. 

Sulaiman, M., & Hamid, F. (2023). Pendidikan Kesalehan dalam Perspektif Tafsir Sosial. 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 11(2), 134–150. 

Syahrin, M. (2014). Metodologi Studi al-Qur’an. Medan: IAIN Press. 



 M. Abda’ Imamurrizal, Ahmad Mustofa, Ahmad Saifudin 

 
 
382  Rayah Al-Islam, Vol. 9, No. 3, 2025: 361-382 

Ṭabarī, al-Imām. (2013). Jāmi‘ al-Bayān fi Ta’wīl al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Utami, D. (2021). Dimensi Kepemimpinan Shāliḥ dalam Konteks Indonesia. Rayah Al-

Islam, 8(2), 73–89. 

Widya, H. (2022). Konsep Shāliḥ sebagai Indikator Keberlanjutan Sosial. Rayah Al-Islam, 

9(1), 104–120. 

Yaqub, A. M. (2001). Kesalehan dan Keadilan dalam Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Yaqub, A. M. (2002). Islam dan Toleransi dalam Konteks Indonesia. Jakarta: Pustaka 

Firdaus. 

Yusuf, S. (2019). Kesalehan dalam Ruang Kepemimpinan Modern. Jurnal Pemikiran Islam 

Indonesia, 12(1), 55–70. 

Zahra, R. (2022). Relevansi Kesalehan Kepemimpinan dalam Konteks Digital. Mauriduna, 

6(1), 67–85. 

Zed, M. (2004). Metodologi Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Zuhri, M. (2018). Tafsir Sosial dalam Perspektif Hamka dan Quraish Shihab. Jurnal 

Islamika Indonesia, 5(2), 133–147. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   


