Rayah Al-Islam gt

http://ejournal.mec.ac.id

Open Acces
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam Vol. 9, No. 4, 2025 Page 581-592
d) DOI : 10.37274/rayahalislam.v9i4.15

Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Abdal Chagqil Harimil, Maragustam Siregar?, Usman3
L23Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia
E-mail: 25304021003 @student.uin-suka.ac.id!, maragustam@uin-suka.ac.id?, usman@uin-suka.ac.id?

| Submission: 09-09-2024 |  Revised: 24-09-2025 | Accepted: 12-10-2025 | Published: 28-10-2025 |

Abstract

The purpose of this article is to offer a philosophical study related to moral education material
according to Ibn Miskawaih, which hopefully can answer contemporary educational challenges,
especially related to moral education. Globalization is an inevitability that cannot be avoided by
humans living in this era. The effects of globalization can be both positive and negative. An example
of a positive effect that can be enjoyed by society is the rapid advancement of technology. In addition,
people will be able to obtain information very quickly. However, if society is not ready, many negative
effects will arise, one of which is a decline in morals. The author chose a qualitative approach with
the type of Library Research using the book Primer Tahdzibul Akhlak translated by Udin Juhrodin
and the book Filsafat pendidikan Islam membentuk Pendidikan Karakter (Islamic Philosophy of
Education Shapes Character Education) by Prof. Dr. H. Maragustam Siregar, M.A. and combined
with other secondary sources. The method used is content analysis of these primary and secondary
references. The results of the study explained that Ibn Miskawaih's thoughts on moral education
were influenced by Greek philosophy, the Buwaih Dynasty period, and Islamic religious foundations.
The moral education materials offered are the Middle Path, namely Qona'ah, Syaja‘'ah, Hikmah,
Iffah, and 'Adalah.

Keywords: Ibn Miskawaih Thought, Moral Education Materials, Philosophical Studies
Abstrak

Tujuan artikel ini adalah untuk menawarkan kajian filosofis terkait materi pendidikan akhlak
menurut Ibnu Miskawaih yang harapannya mampu menjawab tantangan pendidikan
kontemporer khususnya terkait pendidikan akhlak. Globalisai merupakan keniscayaan yang
tidak bisa dihindarkan oleh manusia yang hidup pada masa ke masa. Efek globalisasi ini dapat
memunculkan efek positif dan efek negatif. Contoh efek positif yang bisa dinikmati oleh
masyarakat adalah pesattnya teknologi yang bisa dirasakan oleh masyarakat. Selain itu, mereka
akan bisa mendapatkan informasi dengan begitu cepat. Namun jika masyarakat belum siap maka
akan muncul banyak efek negatif salah satu yang sangat terasa adalah dekadensi atau
kemerosotan akhlak/moral. Penulis memilih pendekatan kualitatif dengan jenis Library
Research dengan menggunakan buku Primer Tahdzibul Akhlak yang diterjemahkan oleh Udin
Juhrodin dan Buku Filsafat pendidikan Islam membentuk Pendidikan Karakter karya Prof. Dr. H.
Maragustam Siregar, M.A. dan dikombinasikan dengan sumber-sumber sekunder yang lain.
Metode yang digunakan adalah analisis konten dari referensi-referensi primer dan sekunder
tersebut. Adapun hasil kajian tersebut menjelaskan bahwa pemikiran Ibnu Miskawaih tentang
Pendidikan akhlak dipengaruhi oleh filsafat Yunani, masa Dinasti Buwaih, dan landasan-landasan
keagamaan Islam. Materi-materi Pendidikan akhlak yang ditawarkan adalah jalan poros Tengah
yaitu Qona’ah, Syaja’ah, Hikmah, Iffah, dan ‘Adalah.

Kata kunci: Kajian Filosofis, Materi Pendidikan Akhlak, Pemikiran Ibnu Miskawaih

© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
BY _5A permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.

581



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:25304021003@student.uin-suka.ac.id
mailto:maragustam@uin-suka.ac.id2
mailto:usman@uin-suka.ac.id

Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

A. PENDAHULUAN

Globalisasi merupakan sebuah keniscayaan yang tidak akan pernah bisa dihindari
oleh semua elemen manusia di seluruh dunia termasuk di Indonesia (Wijayanti et al.,
2022) (Fikri, 2019). Era globalisasi ini dapat menimbulkan beragam dampak atau
pengaruh baik itu positif maupun juga negative. Dampak positif yang bisa dirasakan
langsung Adalah berkembang pesatnya teknologi (Ekaprasetya et al., 2021) (Saputri et
al,, 2024) sehingga hal tersebut mengakibatkan informasi akan sampai kepada konsumen
dengan begitu cepat (Astria, 2019). Namun jika belum siap, makan Globalisasi pun juga
akan menimbulkan banyak sekali dampak negative.

Sebagai contoh, banyak anak ataupun remaja yang masih belum bisa
menggunakan media teknologi sesuai dengan fungsinya atau secara proporsional (Alia
& Irwansyah, 2018). Hal tesebut salah satunya bisa menyebabkan perubahan perilaku
atau bahkan bisa sampai pada penyimpangan perilaku (Novanda & Supriyanto, 2020).
Selain itu juga teknologi juga bisa menyebabkan ragam dekadensi moral baik bagi anak
maupun individu secara umum (Rusnali, 2020)(Patimah & Herlambang, 2021). Bahkan
arus globalisasi dapat memunculkan paham liberalisme, hedonisme, dan sekuralisme.
Aliran-aliran ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit bagi orang tua
dalam mendidik anggota keluarganya beribadah (Maragustam, 2018).

Sebenarnya telah banyak penelitian tentang Pendidikan akhlak menurut Ibnu
Miskawaih seperti penelitian dari Nurul Azizah yang menjelaskan bahwa konsep
pendidikan moral Ibn Miskawaih menggabungkan ajaran Islam dengan teori etika,
dengan fokus pada pendekatan diri terhadap Tuhan dan aspek psikologis, mencakup
kebutuhan fisik, spiritual, dan interpersonal (Azizah, 2017). Muhammad Hidayat juga
menjelaskan bahwa Konsep pendidikan moral Ibnu Miskawaih didasarkan pada
keyakinan bahwa manusia dilahirkan dalam keadaan suci dan mulia, dengan penekanan
pada pembentukan karakter yang berkelanjutan melalui pendidikan sejak dini. Faktor
dasar yang mendasari konsep ini adalah agama dan psikologi, sementara komponen
utama meliputi hubungan antara pendidik dan siswa, konten pendidikan, serta metode
seperti pendekatan alami, pembiasaan, bimbingan, dan hukuman (Hidayat, 2018). M.

Miswar juga menerangkan bahwa Ibn Miskawaih memandang moral sebagai keadaan

582 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

mental yang mengarah pada tindakan baik yang spontan, dan tujuan pendidikan moral
adalah untuk mengembangkan sikap batin yang mendorong perbuatan yang benar guna
mencapai kesempurnaan dan kebahagiaan (M. Miswar, 2020). Kemudian Muliatul
Maghfiroh juga menjelaskan bahwa konsep pendidikan moral Ibn Miskawaih didasarkan
pada prinsip moderasi, dengan fokus pada kebutuhan fisik, spiritual, dan sosial, dengan
tujuan mencapai keunggulan moral dan selaras dengan tujuan pendidikan nasional
(Maghfiroh, 2016). Adapun perbedaan penelitian-penelitian tersebut dengan artikel yang
bahwa penelitian-penelitian di atas belum membahas secara detail materi-materi
pendidikan akhlal yang khusus dari pemikiran Ibnu Miskawaih. Sementara artikel ini
memiliki fokus kajian pada pola pendidikan akhlak dalam perspektif ilmu filsafat dan
tawaran materi-materi pendidikan akhlak serta konseptualiasai relevansi materi-materi
Pendidikan akhlak menurut Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Pendidikan Islam

Kontemporer.

B. METODOLOGI PENELITIAN

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis Library Research (Studi
Kepustakaan). Penulis memilih dan menggunakan sumber-sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer yang digunakan sebagai acuan kepenulisan adalah buku
TAHDZIBUL AKHLAK karya Ibnu Miskawaih yang telah diterjemahkan oleh Udin Juhrodin
pada tahun 2025 dan buku Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter
karya Prof. Dr. H. Maragustam Siregar, M.A tahun 2018. Sedangkan sumber-sumber
sekunder yang didapatkan dari buku-buku lain atau artikel-artikel ilmiah yang terkait
dengan tema yang sedang dikaji. Sumber-sumber kajian tersebut kemudian dianalisis

dengan menggunakan metode analisis konten (Content Analysis).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Menurut Ibnu Miskawaih Pendidikan Akhlak Adalah serangkaian usaha yang
dilakukan dengan sengaja dengan menggunakan akal sebagai alat serta syariat-syariat
Agama (dalil-dalil keagamaan) sebagai landasan kegiatannya dengan menggunakan

Latihan-latihan di dalamnya. Akal memiliki peranan penting yang daoat memposisikan

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 583



Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

manusia ke tempat yang mulia (Muhammad Basyrul Muvid, dkk. 2020). Akal dapat
membedakan mana yang baik dan mana yang buruk sehingga dapat membuat manusia
mengontrol perilakunya. Sementara (syariat) agama adalah sebagai acuan atau landasan
berprilaku (berakhlak). Karena menurut Miskawaih jiwa manusia mengambil dari
triparit Plato, terdiri dari tiga hal Daya Rasional (al-quwwah al-nathigah atau al-
malakiyyah): Berpusat di otak, dayanya adalah berpikir, membedakan, dan mencari
pengetahuan. Ini adalah daya yang paling mulia, yang menjadikan manusia sebagai
manusia dan menyerupai malaikat. Daya Amarah (al-quwwah al-ghadhabiyyah atau al-
sabu’iyyah) terpusat di jantung, dayanya adalah keberanian, kemarahan, dan hasrat
untuk berkuasa serta meraih kehormatan hal ini masuk kategori pada daya kebuasan.
Daya Syahwat (al-quwwah al-syahwiyyah atau al-bahimiyyah) yang terpusat di hati
(liver), dayanya adalah hasrat akan makanan, minuman, dan kenikmatan kenikmatan
inderawi lainnya hal ini masuk kategori daya kebinatangan. Sehingga secara ontologis
Pendidikan akhlak menurut ibnu miskawaih adalah Latihan-latihan atau proses yang
disengaja yang harus disediakan oleh system serta terarah dengan menggunakan akal
(rasional) dengan berlandaskan sumber-sumber keagamaan (syariat) dalam membentuk
akhlak manusia.

[stilah “epistemologi” berasal dari kata-kata Yunani “episteme” dan “logos”.
“Episteme” dapat diterjemahkan sebagai “pengetahuan”, “pemahaman”, atau
“pengetahuan tentang”, sementara “logos” dapat diterjemahkan sebagai “penjelasan”,
‘argumen’, atau “alasan” (Steup & Neta, 2005). Dalam Jujun Suriasumantri (2020)
Landasan epistimologis berusaha menjawab bagaimana proses, prosedur, hal-hal yang
perlu diperhatikan, kriteria kebenaran, dan maksud dari kebenaran itu sendiri, serta
cara, teknik, sarana apa yang membantu kita dalam mendapatkan pengetahuan yang
berupa ilmu? (Maragustam, 2018). Oleh karena itu, secara etimologis sumber pemikiran
Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah dari petualangan dia dalam mengkaji kajian-
kajian filsafat Yunani terutama Plato, Aristoteles, dan Gulen serta pengalaman-
pengalaman dia sebagai pejabat di Dinasti Buwaih yang kemudian muncul etika
kebijaksanaan dari situ. Selain itu Objek Formal yang digunakan oleh Ibnu Miskawaih

dalam mengimplementasikan Pendidikan akhlak adalah Akal (filsafat) sebagai bagian

584 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

aktif yang dimiliki oleh manusia untuk membedakan mana yang baik dan mana yang
tidak baik serta menggunakan landasan-landasan (syariat agama) untuk memandang
manusia. Sementara objek material yang dikaji dalam Pendidikan akhlak ala Ibnu
Miskawaih adalah perilaku (akhlak) manusia itu sendiri.

Sedangkan aksiologi adalah Menurut Wibisono seperti yang dikutip Surajiyo
(2007), aksiologi adalah nilai-nilai sebagai tolak ukur kebenaran, etika dan moral
sebagai dasar normatif penelitian dan penggalian, serta penerapan ilmu. Dalam
Encyclopedia of Philosophy dijelaskan bahwa aksiologi disamakan dengan value and
valuation (Abadi, 2016). Secara aksiologis Pendidikan akhlak ala Ibnu Miskawaih bernilai
untuk mewujudkan manusia memiliki pribadi susila, budi pekerti mulia . Melalui akal
manusia bisa mendapati posisi yang mulia karena akhlaknya. Kemudian Menurut
Miskawaih Pendidikan akhlak tidak hanya berfungsi untuk mencapai kebahagian
duniawi menurut Aristoteles, melainkan juga dengan akhlak yang baik maka manusia
akan mendapatkan kebahagian dunia dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 2025). Sementara itu
Pendidikan akhlak juga akan membentuk yang disebut dengan porors tengah yaitu jalan
tengah ini dirujuk kepada makna “posisi tengah-tengah” yang mewujud dalam
keseimbangan, moderat, harmoni, utama, mulia, bahkan posisi tengah-tengah di antara
dua sisi yang saling bertentangan. Ibn Miskawaih menggunakan istilah jalan tengah ini
dalam artian untuk capaian aktivitas daya. Sikap-sikap jalan Tengah itu adalah al Hikmah
(Kebijaksanaan), al ‘Iffah (Kesederhanaan), al Sajja’ah (Keberanian), dan juga al ‘adalah
(Keadilan) (Ihwani et al., 2020).

Dasar pemikiran Miskawaih dilatarbelakangi oleh tiga konteks yang berbeda.
Konteks yang pertama bahwa pemikiran (Filsafat Etika yang selanjutnya terkait dengan
Pendidikan Akhlak) Miskawaih dipengaruhi oleh Filsafat Yunani terutama oleh
Pemikiran Plato dan Aristoteles karena Miskawaih adalah penafsir handal karya-karya
Plato dan Aristoteles). Dari Plato, dia mendapatkan tiga rangkuman tentang etika yaitu
rasional, spiritual, dan apetitif yang kemudian disebut dengan Triparit Jiwa. Dari
Aristoteles, ia mendapatkan kerangka etika keutamaan (virtue ethics) dari Etika
Nikomakea. Doktrin jalan tengah (the golden mean), di mana setiap keutamaan adalah
titik tengah di antara dua ekstrem (kelebihan dan kekurangan), menjadi metodologi

utama Miskawaih dalam mengartikan dan mengklasifikasikan akhlak. Selain itu,

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 585



Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

pengaruh Galen, seorang dokter Yunani, juga terasa kuat, terutama dalam analogi antara
kesehatan badan dan kesehatan jiwa, di mana akhlak buruk dipandang sebagai “penyakit
jiwa” yang memerlukan diagnosis dan terapi (Ibnu Miskawaih, 2025). Seperti yang
pernah disampaikan oleh Teun A. Van Djik bahwa awal mula penyakit fisik yang muncul
pada seseorang dikarenakan tingkah laku yang kurang terpuji kepada Allah Swt (Tjahja
& Nainggolan, 2019).

Selain itu, karena Miskawaih hidup pada masa dinasti Buwaih dan juga
merupakan salah satu pejabat pada masa itu, pemikiran Miskawaih juga dipengaruhi oleh
pengalaman empiris beliau dalam memformulasikan kebijaksanaan. Namun, selain dua
latar belakang pemikiran tersebut Miskawaih juga tetap menggunakan landasan
keislaman sebagai acuan dasar pemikirannya. Bahkan miskawaih dengan cerdas dan
cermat menjadikan serta mengutip dalil-dalil alquran dan hadist sebagai dasar
pemikirannya (Ibnu Miskawaih, 2025).

1. Pola Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih

Menurut Ibnu Miskawaih Pendidikan Akhlak Adalah serangkaian usaha yang
dilakukan dengan sengaja dengan menggunakan akal sebagai alat serta syariat-
syariat Agama (dalil-dalil keagamaan) sebagai landasan kegiatannya dengan
menggunakan Latihan-latihan di dalamnya. Akal memiliki peranan penting yang
daoat memposisikan manusia ke tempat yang mulia (Muhammad Basyrul Muvid,
dkk. 2020). Akal dapat membedakan mana yang baik dan mana yang buruk
sehingga dapat membuat manusia mengontrol perilakunya. Sementara (syariat)
agama adalah sebagai acuan atau landasan berprilaku (berakhlak). Karena
menurut Miskawaih jiwa manusia mengambil dari triparit Plato, terdiri dari tiga
hal daya rasional (al-quwwah al-nathiqah atau al-malakiyyah) terpusat di otak,
dayanya adalah berpikir, membedakan, dan mencari pengetahuan. Ini adalah daya
yang paling mulia, yang menjadikan manusia sebagai manusia dan menyerupai
malaikat.

Sementara itu daya amarah (al-quwwah al-ghadhabiyyah atau al-sabu’iyyah)
terpusat di jantung, dayanya adalah keberanian, kemarahan, dan hasrat untuk

berkuasa serta meraih kehormatan yang masuk kategori pada daya kebuasan.

586 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Daya Syahwat (al-quwwah al-syahwiyyah atau al-bahimiyyah) berpusat di hati
(liver), dayanya adalah hasrat akan makanan, minuman, dan kenikmatan
kenikmatan inderawi lainnya yang masuk kategori pada daya kebinatangan.
Sehingga secara ontologis Pendidikan akhlak menurut ibnu miskawaih adalah
Latihan-latihan atau proses yang disengaja yang harus disediakan oleh system
serta terarah dengan menggunakan akal (rasional) dengan berlandaskan sumber-
sumber keagamaan (syariat) dalam membentuk akhlak manusia.

Sementara epistemologi adalah cabang ilmu filsafat yang berbicara tentang
sumber, objek, serta proses sebuah ilmu itu muncul. Menurut Brameld epistemolgi
memberikan kepercayaan dan jaminan bagi guru bahwa ia memberikan
kebenaran kepada murid-muridnya. Dalam Jujun Suriasumantri (2020) Landasan
epistimologis berusaha menjawab bagaimana proses yang memungkinkan di
timbanya pengetahuan yang berupa ilmu? Bagaimana prosedurnya? Hal-hal apa
yang harus diperhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan yang benar? Apa
yang disebut kebenaran itu sendiri? Apakah kriterianya? Cara/tehnik/sarana apa
yang membantu kita dalam mendapatkan pengetahuan yang berupa ilmu?
(Maragustam, 2018). Oleh karena itu, secara etimologis sumber pemikiran
Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah dari petualangan dia dalam mengkaji
kajian-kajian filsafat Yunani terutama Plato, Aristoteles, dan Gulen serta
pengalaman-pengalaman dia sebagai pejabat di Dinasti Buwaih yang kemudian
muncul etika kebijaksanaan dari situ. Selain itu Objek Formal yang digunakan oleh
Ibnu Miskawaih dalam mengimplementasikan Pendidikan akhlak adalah Akal
(filsafat) sebagai bagian aktif yang dimiliki oleh manusia untuk membedakan
mana yang baik dan mana yang tidak baik serta menggunakan landasan-landasan
(syariat agama) untuk memandang manusia. Sementara objek material yang dikaji
dalam Pendidikan akhlak ala Ibnu Miskawaih adalah perilaku (akhlak) manusia
itu sendiri.

Sedangkan aksiologi adalah Menurut Wibisono seperti yang dikutip Surajiyo
(2007), aksiologi adalah nilai-nilai sebagai tolak ukur kebenaran, etika dan moral
sebagai dasar normatif penelitian dan penggalian, serta penerapan ilmu. Dalam

Encyclopedia of Philosophy dijelaskan bahwa aksiologi disamakan dengan value

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 587



Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

and valuation (Abadi, 2016). Secara aksiologis Pendidikan akhlak ala Ibnu
Miskawaih bernilai untuk mewujudkan manusia memiliki pribadi susila, budi
pekerti mulia . Melalui akal manusia bisa mendapati posisi yang mulia karena
akhlaknya. Kemudian Menurut Miskawaih Pendidikan akhlak tidak hanya
berfungsi untuk mencapai kebahagian duniawi menurut Aristoteles, melainkan
juga dengan akhlak yang baik maka manusia akan mendapatkan kebahagian dunia
dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 2025). Sementara itu Pendidikan akhlak juga akan
membentuk yang disebut dengan porors Tengah yaitu Jalan tengah ini dirujuk
kepada makna “posisi tengah-tengah” yang mewujud dalam keseimbangan,
moderat, harmoni, utama, mulia, bahkan posisi tengah-tengah di antara dua sisi
yang saling bertentangan. Ibn Miskawaih menggunakan istilah jalan tengah ini
dalam artian untuk capaian aktivitas daya. Sikap-sikap jalan Tengah itu adalah al
Hikmah (Kebijaksanaan), al ‘Iffah (Kesederhanaan), al Sajja’ah (Keberanian), dan
juga al ‘adalah (Keadilan) (Ihwani et al., 2020).

2. Tawaran Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Ibnu Miskawaih membagi manusia menjadi Fisik (jasmani), dan Non Fisik
yang disebutnya dengan (Jism/Jiwa) (Ibnu Miskawaih, 2025). Dalam hal ini,
manusia juga diharapkan mampu mengkombinasikan antara kebaikan dan
kebahagiaan untuk melengkapi jasmani dan rohaninya. Ibnu Miskawaih
mengkategorisaikan antara kebaikan dan kebahagian yang terkait dengan
akhlak. Dalam kategori kuantitas, kebaikan adalah jumlah yang moderat dan
ukuran yang seimbang. Sedangkan dalam kategori kualitas, kebaikan adalah
seperti kenikmatankenikmatan. Sementara dalam kategori relasi, kebaikan
adalah seperti persahabatan dan kepemimpinan. Dalam kategori tempat dan
waktu, kebaikan adalah seperti tempat yang sesuai dan waktu yang
menyenangkan serta cerah. Dalam kategori posisi, kebaikan adalah seperti
duduk, berbaring, dan bersandar yang nyaman.

Adapun dalam kategori kepemilikan, kebaikan adalah seperti harta benda
dan manfaat. Dalam kategori terkena tindakan, kebaikan adalah seperti

pendengaran yang baik dan persepsi inderawi lain yang berpengaruh. dalam

588

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

kategori tindakan, kebaikan adalah seperti terlaksananya perintah dan
berjalannya perbuatan. (Dari sudut pandang lain) Di antara kebaikan-kebaikan,
ada yang bersifat rasional dan ada yang bersifat inderawi. Adapun kebahagiaan,
telah kami katakan bahwa ia adalah suatu jenis kebaikan, dan ia adalah
kesempurnaan serta tujuan akhir dari segala kebaikan. Kesempurnaan adalah
apa yang jika kita telah mencapainya, kita tidak lagi membutuhkan hal lain. Oleh
karena itu, kami katakan bahwa kebahagiaan adalah kebaikan terbaik. Namun,
dalam kesempurnaan ini, yang merupakan tujuan paripurna, kita membutuhkan
kebahagiaan-kebahagiaan lain,yaitu yang ada pada badan dan yang di luar badan
(Ibnu Miskawaih, 2025). Oleh karena itu agar akhlak bisa terbentuk dengan baik
maka diperlukan sebuah Pendidikan.

Sedangkan pendidikan karakter ialah usaha mengukir dan mempatrikan
nilai-nilai utama ke dalam diri peserta didik melalui pendidikan, endapan
pengalaman, pembiasaan, aturan, rekayasalingkungan, dan pengorbanan
dipadukan dengan nilai-nilai intrinsik yang sudah ada dalam diri peserta didik
sebagai landasan dalam berpikir, bersikap, berkeyakinan, dan perilaku secara
sadar dan bebas (Maragustam, 2018). Tawaran Materi Pendidikan Akhlak
menurut Ibnu Miskawaih sebagai berikut;

a. Qona’ah jalan Tengah dari sikap Sombong dan Suudzan

Qonaa’ah secara maknawi diartikan rela atau suka menerima apa saja
yang diberikan. Sifat qonaah sangat terkait erat dengan sifat sabar dan rido.
Orang yang memiliki sifat qona’ah akan menerima semua keputusannya, baik
yang menguntungkannya atau yang tidak menguntungkannya, baik
menyenangkan atau tidak, baik yang dia inginkan atau yang tidak (Marzuki,
2009). Menurut Miskawaih orang yang sudah merasa cukup dari hal-hal yang
gersifat eksternal maka dia tidak akan disibukkan dengan hal-hal yang
berlebihan (Ibnu Miskawaih, 2025).
b. Keberanian merupakan jalan tengah dari sikap nekat dan penakut

Ibnu Miskawaih menjelaskan bahwa sikap nekat dan penakut adalah
penyakit jiwa jika kita dapat menghilangkannya dengan keberanian. Maka

dengan itu telah melemahkan kekuatan amarah, memotong materinya, dan

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 589



Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

aman dari bahayanya. Jika ada sesuatu darinya yang datang pada diri manusia,
maka itu akan berada pada kondisi di mana manusia tersebut menaati akal dan
berkomitmen pada landasan keagamaan, dan muncullah obat untuk penyakit
tersebut, yaitu keberanian. Maka pada saat itu, tindakan manusia akan sesuai
dengan apa yang seharusnya, sebagaimana seharusnya, dengan kadar yang
seharusnya, dan kepada orang yang seharusnya.

c. Hikmah (al-hikmah)

Keutamaan dari daya rasional yang berfungsi dengan baik. la adalah
pengetahuan tentang segala wujud sebagaimana adanya dan kemampuan untuk
membedakan tindakan yang benar dari yang salah. Hikmah ini muncul untuk
mengobati sikap kebodohan aktif dan kebodohan pasif.

d. ‘Iffah (Kesucian Diri/Temperance)

Keutamaan dari daya syahwat yang tunduk pada akal. Ia adalah
kemampuan untuk mengarahkan syahwat sesuai dengan pertimbangan rasional,
sehingga tidak diperbudak olehnya. Sikap iffah ini perlu dimunculkan untuk
mengobati sifat rakus dan kejumudan syahwat.

e. al-’adalah (Keadilan)

Ini adalah keutamaan tertinggi dan bersifat arsitektonis. la bukan keutamaan dari

satu daya saja, melainkan hasil dari keseimbangan dan harmoni ketiga keutamaan

lainnya. Keadilan adalah kondisi di mana setiap daya jiwa menjalankan fungsinya dengan

semestinya tanpa melampaui batas dan semuanya tunduk pada kepemimpinan akal.

Keadilan ini perlu dimunculkan karean untuk menghilangkap sikap semena-mena

(dzalim) atau sikap pasrah yang cenderung mudah didzalimi.

590

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

D. SIMPULAN

Berdasarkan pemaparan yang telah dijelaskan di atas, penulis menyimpulkan
bahwa pemikiran Ibnu Miskawaih tentang pendidikan akhlak dipengaruhi oleh filsafat
Yunani yaitu dari aristoteles dan Plato, masa Dinasti Buwaih, dan landasan-landasan
keagamaan Islam. Hal itulah yang menyebabkan pemikiran Ibnu Miskawaih masuk
kategri rasional religius yang menggabungkan antara rasio dan landasan syariat
keagaman. Selanjutnya Pola Pendidikan Ibnu Miskawaih cenderung untuk
mengoptimalkan Akal dengan berdasarkan kajian-kajian (landasan) keagamaan islam
dalam proses pembentukan akhlak Islami. Sementara itu materi Pendidikan akhlak yang
ditawarkan adalah jalan poros Tengah yaitu Qona’ah, Syaja’ah, Hikmabh, Iffah, dan ‘Adalah.
Keadaan sikap atau akhlak tersebut menurut miskawaih dapat membentuk optimalisasi

karakter manusia seutuhnya.

Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 591



Abdal Chagqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman

DAFTAR PUSTAKA

Abadi, T. W. (2016). Aksiologi: antara etika, moral, dan estetika. KANAL: Jurnal IImu
Komunikasi, 4(2), 187-204.

Alia, T., & Irwansyah, 1. (2018). Pendampingan orang tua pada anak usia dini dalam
penggunaan teknologi digital [parent mentoring of young children in the use of
digital technology]. Polyglot: Jurnal Ilmiah, 14(1), 65-78.

Astria, N. (2019). Essay Kajian Kronologis Dan Dampak Penggunaan dan Perkembangan
Teknologi Informasi. Jurnal Inovasi, 13(1), 1-10.

Azizah, N. (2017). Pendidikan Akhlak Ibnu Maskawaih Konsep Dan Urgensinya Dalam
Pengembangan Karakter Di Indonesia. Jurnal Progress, 5(2), 177-201.

Ekaprasetya, S. N. A, Dewi, D. A.,, & Furnamasari, Y. F. (2021). Menumbuhkan jiwa
nasionalisme generasi millenial di era globalisasi melalui pancasila. Jurnal
Pendidikan Tambusai, 5(3), 7853-7858.

Fikri, A. (2019). Pengaruh globalisasi dan era disrupsi terhadap pendidikan dan nilai-nilai
keislaman. Sukma: Jurnal Pendidikan, 3(1), 117-136.

Hidayat, M. (2018). Analisis pendidikan akhlak dalam pandangan ibnu miskawaih.
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.

Ibnu Miskawaih. (2025). TAHDZIBUL AKHLAK (Udin Juhrodin, Trans.).

IThwani, A., Noupal, M., & Sandji, A. (2020). Pemikiran Pendidikan Karakter Ibn Miskawaih
(Telaah Filosofis). Fitrah: Journal of Islamic Education, 1(2), 232-247.

M. Miswar. (2020). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK MENURUT IBNU MISKAWAIH.

Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq Karya Ibnu
Miskawaih. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 206-218.

Maragustam. (2018). FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM MENUJU PEMBENTUKAN
KARAKTER. Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK)
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Novanda, G., & Supriyanto, A. (2020). Pengaruh media sosial terhadap penyimpangan
perilaku pada mahasiswa. Seminar Nasional Arah Manajemen Sekolah Pada Masa
Dan Pasca Pandemi Covid-19.

Patimah, L., & Herlambang, Y. T. (2021). Menanggulangi dekadensi moral generasi Z
akibat media sosial melalui pendekatan Living Values Education (LVE).
PEMBELAJAR: Jurnal IImu Pendidikan, Keguruan, Dan Pembelajaran, 5(2), 150-
158.

Rusnali, A. N. A. (2020). Media sosial dan dekadensi moral generasi muda. Connected:
Jurnal IImu Komunikasi, 29-37.

Saputri, Y. W., Rhodinia, S., & Setiawan, B. (2024). Dampak globalisasi terhadap
perubahan gaya hidup di Indonesia. Maximal Journal: Jurnal Iimiah Bidang Sosial,
Ekonomi, Budaya Dan Pendidikan, 1(5), 208-217.

Steup, M., & Neta, R. (2005). Epistemology.

Tjahja, I., & Nainggolan, O. (2019). Hubungan Kesehatan Jiwa dan Aktivitas Fisik terhadap
Kesehatan Gigi dan Mulut (Analisis Lanjut Riskesdas 2013). Buletin Penelitian
Kesehatan, 47(2), 135-142. https://doi.org/10.22435/bpk.v47i2.1763

Wijayanti, A. A, RF, N. S, Shinkoo, S. H. L., & Fitriono, R. A. (2022). Peran Pancasila di era
globalisasi pada generasi Z. Jurnal Ekonomi, Sosial & Humaniora, 4(01), 29-35.

592 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592



