
Open Acces 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam Vol. 9, No. 4, 2025 Page 581-592 

      DOI : 10.37274/rayahalislam.v9i4.15 

  

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

581 

P-ISSN: 2503-3816 

E-ISSN: 2868-2018 

http://ejournal.mc.ac.id 
         

Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

Abdal Chaqil Harimi1, Maragustam Siregar2, Usman3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 

E-mail: 25304021003@student.uin-suka.ac.id1, maragustam@uin-suka.ac.id2, usman@uin-suka.ac.id3 

 

Submission: 09-09-2024 Revised: 24-09-2025 Accepted: 12-10-2025 Published: 28-10-2025 
 

Abstract 

The purpose of this article is to offer a philosophical study related to moral education material 
according to Ibn Miskawaih, which hopefully can answer contemporary educational challenges, 
especially related to moral education. Globalization is an inevitability that cannot be avoided by 
humans living in this era. The effects of globalization can be both positive and negative. An example 
of a positive effect that can be enjoyed by society is the rapid advancement of technology. In addition, 
people will be able to obtain information very quickly. However, if society is not ready, many negative 
effects will arise, one of which is a decline in morals. The author chose a qualitative approach with 
the type of Library Research using the book Primer Tahdzibul Akhlak translated by Udin Juhrodin 
and the book Filsafat pendidikan Islam membentuk Pendidikan Karakter (Islamic Philosophy of 
Education Shapes Character Education) by Prof. Dr. H. Maragustam Siregar, M.A. and combined 
with other secondary sources. The method used is content analysis of these primary and secondary 
references. The results of the study explained that Ibn Miskawaih's thoughts on moral education 
were influenced by Greek philosophy, the Buwaih Dynasty period, and Islamic religious foundations. 
The moral education materials offered are the Middle Path, namely Qona'ah, Syaja'ah, Hikmah, 
Iffah, and 'Adalah. 

Keywords: Ibn Miskawaih Thought, Moral Education Materials, Philosophical Studies  

Abstrak 

Tujuan artikel ini adalah untuk menawarkan kajian filosofis terkait materi pendidikan akhlak 
menurut Ibnu Miskawaih yang harapannya mampu menjawab tantangan pendidikan 
kontemporer khususnya terkait pendidikan akhlak. Globalisai merupakan keniscayaan yang 
tidak bisa dihindarkan oleh manusia yang hidup pada masa ke masa. Efek globalisasi ini dapat 
memunculkan efek positif dan efek negatif. Contoh efek positif yang bisa dinikmati oleh 
masyarakat adalah pesattnya teknologi yang bisa dirasakan oleh masyarakat. Selain itu, mereka 
akan bisa mendapatkan informasi dengan begitu cepat. Namun jika masyarakat belum siap maka 
akan muncul banyak efek negatif salah satu yang sangat terasa adalah dekadensi atau 
kemerosotan akhlak/moral. Penulis memilih pendekatan kualitatif dengan jenis Library 
Research dengan menggunakan buku Primer Tahdzibul Akhlak yang diterjemahkan oleh Udin 
Juhrodin dan Buku Filsafat pendidikan Islam membentuk Pendidikan Karakter karya Prof. Dr. H. 
Maragustam Siregar, M.A. dan dikombinasikan dengan sumber-sumber sekunder yang lain. 
Metode yang digunakan adalah analisis konten dari referensi-referensi primer dan sekunder 
tersebut. Adapun hasil kajian tersebut menjelaskan bahwa pemikiran Ibnu Miskawaih tentang 
Pendidikan akhlak dipengaruhi oleh filsafat Yunani, masa Dinasti Buwaih, dan landasan-landasan 
keagamaan Islam. Materi-materi Pendidikan akhlak yang ditawarkan adalah jalan poros Tengah 
yaitu Qona’ah, Syaja’ah, Hikmah, Iffah, dan ‘Adalah. 

Kata kunci: Kajian Filosofis, Materi Pendidikan Akhlak, Pemikiran Ibnu Miskawaih.  

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:25304021003@student.uin-suka.ac.id
mailto:maragustam@uin-suka.ac.id2
mailto:usman@uin-suka.ac.id


 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
582 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

A. PENDAHULUAN 

Globalisasi merupakan sebuah keniscayaan yang tidak akan pernah bisa dihindari 

oleh semua elemen manusia di seluruh dunia termasuk di Indonesia (Wijayanti et al., 

2022) (Fikri, 2019). Era globalisasi ini dapat menimbulkan beragam dampak atau 

pengaruh baik itu positif maupun juga negative. Dampak positif yang bisa dirasakan 

langsung Adalah berkembang pesatnya teknologi (Ekaprasetya et al., 2021) (Saputri et 

al., 2024) sehingga hal tersebut mengakibatkan informasi akan sampai kepada konsumen 

dengan begitu cepat (Astria, 2019). Namun jika belum siap, makan Globalisasi pun juga 

akan menimbulkan banyak sekali dampak negative.  

Sebagai contoh, banyak anak ataupun remaja yang masih belum bisa 

menggunakan media teknologi sesuai dengan fungsinya atau  secara proporsional (Alia 

& Irwansyah, 2018). Hal tesebut salah satunya bisa menyebabkan perubahan perilaku 

atau bahkan bisa sampai pada penyimpangan perilaku (Novanda & Supriyanto, 2020). 

Selain itu juga teknologi juga bisa menyebabkan ragam dekadensi moral baik bagi anak 

maupun individu secara umum (Rusnali, 2020)(Patimah & Herlambang, 2021). Bahkan 

arus globalisasi dapat memunculkan paham liberalisme, hedonisme, dan sekuralisme. 

Aliran-aliran  ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit bagi orang tua 

dalam mendidik anggota keluarganya beribadah (Maragustam, 2018).  

Sebenarnya telah banyak penelitian tentang Pendidikan akhlak menurut Ibnu 

Miskawaih seperti penelitian dari Nurul Azizah yang menjelaskan bahwa konsep 

pendidikan moral Ibn Miskawaih menggabungkan ajaran Islam dengan teori etika, 

dengan fokus pada pendekatan diri terhadap Tuhan dan aspek psikologis, mencakup 

kebutuhan fisik, spiritual, dan interpersonal (Azizah, 2017). Muhammad Hidayat juga 

menjelaskan bahwa Konsep pendidikan moral Ibnu Miskawaih didasarkan pada 

keyakinan bahwa manusia dilahirkan dalam keadaan suci dan mulia, dengan penekanan 

pada pembentukan karakter yang berkelanjutan melalui pendidikan sejak dini. Faktor 

dasar yang mendasari konsep ini adalah agama dan psikologi, sementara komponen 

utama meliputi hubungan antara pendidik dan siswa, konten pendidikan, serta metode 

seperti pendekatan alami, pembiasaan, bimbingan, dan hukuman (Hidayat, 2018). M. 

Miswar juga menerangkan bahwa Ibn Miskawaih memandang moral sebagai keadaan 



 Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592  583 

mental yang mengarah pada tindakan baik yang spontan, dan tujuan pendidikan moral 

adalah untuk mengembangkan sikap batin yang mendorong perbuatan yang benar guna 

mencapai kesempurnaan dan kebahagiaan (M. Miswar, 2020). Kemudian Muliatul 

Maghfiroh juga menjelaskan bahwa konsep pendidikan moral Ibn Miskawaih didasarkan 

pada prinsip moderasi, dengan fokus pada kebutuhan fisik, spiritual, dan sosial, dengan 

tujuan mencapai keunggulan moral dan selaras dengan tujuan pendidikan nasional 

(Maghfiroh, 2016). Adapun perbedaan penelitian-penelitian tersebut dengan artikel yang 

bahwa penelitian-penelitian di atas belum membahas secara detail materi-materi 

pendidikan akhlal yang khusus dari pemikiran Ibnu Miskawaih. Sementara artikel ini 

memiliki fokus kajian pada pola pendidikan akhlak dalam perspektif ilmu filsafat dan 

tawaran materi-materi pendidikan akhlak serta konseptualiasai relevansi materi-materi 

Pendidikan akhlak menurut Perspektif Ibnu Miskawaih dalam Pendidikan Islam 

Kontemporer.  

 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis Library Research (Studi 

Kepustakaan). Penulis memilih dan menggunakan sumber-sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer yang digunakan sebagai acuan kepenulisan adalah buku 

TAHDZIBUL AKHLAK karya Ibnu Miskawaih yang telah diterjemahkan oleh Udin Juhrodin 

pada tahun 2025 dan buku Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter 

karya Prof. Dr. H. Maragustam Siregar, M.A tahun 2018. Sedangkan sumber-sumber 

sekunder yang didapatkan dari buku-buku lain atau artikel-artikel ilmiah yang terkait 

dengan tema yang sedang dikaji. Sumber-sumber kajian tersebut kemudian dianalisis 

dengan menggunakan metode analisis konten (Content Analysis).  

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menurut Ibnu Miskawaih Pendidikan Akhlak Adalah serangkaian usaha yang 

dilakukan dengan sengaja dengan menggunakan akal sebagai alat serta syariat-syariat 

Agama (dalil-dalil keagamaan) sebagai landasan kegiatannya dengan menggunakan 

Latihan-latihan di dalamnya. Akal memiliki peranan penting yang daoat memposisikan 



 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
584 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

manusia ke tempat yang mulia (Muhammad Basyrul Muvid, dkk., 2020). Akal dapat 

membedakan mana yang baik dan mana yang buruk sehingga dapat membuat manusia 

mengontrol perilakunya. Sementara (syariat) agama adalah sebagai acuan atau landasan 

berprilaku (berakhlak). Karena menurut Miskawaih jiwa manusia mengambil dari 

triparit Plato, terdiri dari tiga hal Daya Rasional (al-quwwah al-nathiqah atau al-

malakiyyah): Berpusat di otak, dayanya adalah berpikir, membedakan, dan mencari 

pengetahuan. Ini adalah daya yang paling mulia, yang menjadikan manusia sebagai 

manusia dan menyerupai malaikat. Daya Amarah (al-quwwah al-ghadhabiyyah atau al-

sabu’iyyah) terpusat di jantung, dayanya adalah keberanian, kemarahan, dan hasrat 

untuk berkuasa serta meraih kehormatan hal ini masuk kategori pada daya kebuasan. 

Daya Syahwat (al-quwwah al-syahwiyyah atau al-bahimiyyah) yang terpusat di hati 

(liver), dayanya adalah hasrat akan makanan, minuman, dan kenikmatan kenikmatan 

inderawi lainnya hal ini masuk kategori daya kebinatangan. Sehingga secara ontologis 

Pendidikan akhlak menurut ibnu miskawaih adalah Latihan-latihan atau proses yang 

disengaja yang harus disediakan oleh system serta terarah dengan menggunakan akal 

(rasional) dengan berlandaskan sumber-sumber keagamaan (syariat) dalam membentuk 

akhlak manusia.  

Istilah “epistemologi” berasal dari kata-kata Yunani “episteme” dan “logos”. 

“Episteme” dapat diterjemahkan sebagai “pengetahuan”, “pemahaman”, atau 

“pengetahuan tentang”, sementara “logos” dapat diterjemahkan sebagai “penjelasan”, 

‘argumen’, atau “alasan” (Steup & Neta, 2005). Dalam Jujun Suriasumantri (2020) 

Landasan epistimologis berusaha menjawab bagaimana proses, prosedur, hal-hal yang 

perlu diperhatikan, kriteria kebenaran, dan maksud dari kebenaran itu sendiri, serta 

cara, teknik, sarana apa yang membantu kita dalam mendapatkan pengetahuan yang 

berupa ilmu? (Maragustam, 2018). Oleh karena itu, secara etimologis sumber pemikiran 

Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah dari petualangan dia dalam mengkaji kajian-

kajian filsafat Yunani terutama Plato, Aristoteles, dan Gulen serta pengalaman-

pengalaman dia sebagai pejabat di Dinasti Buwaih yang kemudian muncul etika 

kebijaksanaan dari situ. Selain itu Objek Formal yang digunakan oleh Ibnu Miskawaih 

dalam mengimplementasikan Pendidikan akhlak adalah Akal (filsafat) sebagai bagian 



 Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592  585 

aktif yang dimiliki oleh manusia untuk membedakan mana yang baik dan mana yang 

tidak baik serta menggunakan landasan-landasan (syariat agama) untuk memandang 

manusia. Sementara objek material yang dikaji dalam Pendidikan akhlak ala Ibnu 

Miskawaih adalah perilaku (akhlak) manusia itu sendiri.  

Sedangkan aksiologi adalah Menurut Wibisono seperti yang dikutip  Surajiyo  

(2007), aksiologi  adalah  nilai-nilai sebagai tolak ukur  kebenaran, etika dan moral 

sebagai dasar normatif penelitian dan penggalian, serta penerapan  ilmu.  Dalam   

Encyclopedia of Philosophy dijelaskan bahwa aksiologi disamakan dengan value and 

valuation (Abadi, 2016). Secara aksiologis Pendidikan akhlak ala Ibnu Miskawaih bernilai 

untuk mewujudkan manusia memiliki pribadi susila, budi pekerti mulia . Melalui akal 

manusia bisa mendapati posisi yang mulia karena akhlaknya. Kemudian Menurut 

Miskawaih Pendidikan akhlak tidak hanya berfungsi untuk mencapai kebahagian 

duniawi menurut Aristoteles, melainkan juga dengan akhlak yang baik maka manusia 

akan mendapatkan kebahagian dunia dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 2025). Sementara itu 

Pendidikan akhlak juga akan membentuk yang disebut dengan porors tengah yaitu jalan 

tengah ini dirujuk kepada makna “posisi tengah-tengah” yang mewujud dalam 

keseimbangan, moderat, harmoni, utama, mulia, bahkan posisi   tengah-tengah di antara 

dua sisi yang saling bertentangan. Ibn Miskawaih menggunakan istilah jalan tengah ini 

dalam artian untuk capaian aktivitas daya. Sikap-sikap jalan Tengah itu adalah al Hikmah 

(Kebijaksanaan), al ‘Iffah (Kesederhanaan), al Sajja’ah (Keberanian), dan juga al ‘adalah 

(Keadilan) (Ihwani et al., 2020).  

Dasar pemikiran Miskawaih dilatarbelakangi oleh tiga konteks yang berbeda. 

Konteks yang pertama bahwa  pemikiran (Filsafat Etika yang selanjutnya terkait dengan 

Pendidikan Akhlak) Miskawaih dipengaruhi oleh Filsafat Yunani terutama oleh 

Pemikiran Plato dan Aristoteles karena Miskawaih adalah penafsir handal karya-karya 

Plato dan Aristoteles). Dari Plato, dia mendapatkan tiga rangkuman tentang etika yaitu 

rasional, spiritual, dan apetitif yang kemudian disebut dengan Triparit Jiwa. Dari 

Aristoteles, ia mendapatkan kerangka etika keutamaan (virtue ethics) dari Etika 

Nikomakea. Doktrin jalan tengah (the golden mean), di mana setiap keutamaan adalah 

titik tengah di antara dua ekstrem (kelebihan dan kekurangan), menjadi metodologi 

utama Miskawaih dalam mengartikan dan mengklasifikasikan akhlak. Selain itu, 



 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
586 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

pengaruh Galen, seorang dokter Yunani, juga terasa kuat, terutama dalam analogi antara 

kesehatan badan dan kesehatan jiwa, di mana akhlak buruk dipandang sebagai “penyakit 

jiwa” yang memerlukan diagnosis dan terapi (Ibnu Miskawaih, 2025). Seperti yang 

pernah disampaikan oleh Teun A. Van Djik bahwa awal mula penyakit fisik yang muncul 

pada seseorang dikarenakan tingkah laku yang kurang terpuji kepada Allah Swt (Tjahja 

& Nainggolan, 2019).  

Selain itu, karena Miskawaih hidup pada masa dinasti Buwaih dan juga 

merupakan salah satu pejabat pada masa itu, pemikiran Miskawaih juga dipengaruhi oleh 

pengalaman empiris beliau dalam memformulasikan kebijaksanaan. Namun, selain dua 

latar belakang pemikiran tersebut Miskawaih juga tetap menggunakan landasan 

keislaman sebagai acuan dasar pemikirannya. Bahkan miskawaih dengan cerdas dan 

cermat menjadikan serta mengutip dalil-dalil alquran dan hadist sebagai dasar 

pemikirannya (Ibnu Miskawaih, 2025).  

1. Pola Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih  

Menurut Ibnu Miskawaih Pendidikan Akhlak Adalah serangkaian usaha yang 

dilakukan dengan sengaja dengan menggunakan akal sebagai alat serta syariat-

syariat Agama (dalil-dalil keagamaan) sebagai landasan kegiatannya dengan 

menggunakan Latihan-latihan di dalamnya. Akal memiliki peranan penting yang 

daoat memposisikan manusia ke tempat yang mulia (Muhammad Basyrul Muvid, 

dkk., 2020). Akal dapat membedakan mana yang baik dan mana yang buruk 

sehingga dapat membuat manusia mengontrol perilakunya. Sementara (syariat) 

agama adalah sebagai acuan atau landasan berprilaku (berakhlak). Karena 

menurut Miskawaih jiwa manusia mengambil dari triparit Plato, terdiri dari tiga 

hal daya rasional (al-quwwah al-nathiqah atau al-malakiyyah) terpusat di otak, 

dayanya adalah berpikir, membedakan, dan mencari pengetahuan. Ini adalah daya 

yang paling mulia, yang menjadikan manusia sebagai manusia dan menyerupai 

malaikat.  

Sementara itu daya amarah (al-quwwah al-ghadhabiyyah atau al-sabu’iyyah) 

terpusat di jantung, dayanya adalah keberanian, kemarahan, dan hasrat untuk 

berkuasa serta meraih kehormatan yang masuk kategori pada daya kebuasan. 



 Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592  587 

Daya Syahwat (al-quwwah al-syahwiyyah atau al-bahimiyyah) berpusat di hati 

(liver), dayanya adalah hasrat akan makanan, minuman, dan kenikmatan 

kenikmatan inderawi lainnya yang masuk kategori pada daya kebinatangan. 

Sehingga secara ontologis Pendidikan akhlak menurut ibnu miskawaih adalah 

Latihan-latihan atau proses yang disengaja yang harus disediakan oleh system 

serta terarah dengan menggunakan akal (rasional) dengan berlandaskan sumber-

sumber keagamaan (syariat) dalam membentuk akhlak manusia.  

Sementara epistemologi adalah cabang ilmu filsafat yang berbicara tentang 

sumber, objek, serta proses sebuah ilmu itu muncul. Menurut Brameld epistemolgi 

memberikan kepercayaan dan jaminan bagi guru bahwa ia memberikan 

kebenaran kepada murid-muridnya. Dalam Jujun Suriasumantri (2020) Landasan 

epistimologis berusaha menjawab bagaimana proses yang memungkinkan di 

timbanya pengetahuan yang berupa ilmu? Bagaimana prosedurnya? Hal-hal apa 

yang harus diperhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan yang benar? Apa 

yang disebut kebenaran itu sendiri? Apakah kriterianya? Cara/tehnik/sarana apa 

yang membantu kita dalam mendapatkan pengetahuan yang berupa ilmu? 

(Maragustam, 2018). Oleh karena itu, secara etimologis sumber pemikiran 

Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah dari petualangan dia dalam mengkaji 

kajian-kajian filsafat Yunani terutama Plato, Aristoteles, dan Gulen serta 

pengalaman-pengalaman dia sebagai pejabat di Dinasti Buwaih yang kemudian 

muncul etika kebijaksanaan dari situ. Selain itu Objek Formal yang digunakan oleh 

Ibnu Miskawaih dalam mengimplementasikan Pendidikan akhlak adalah Akal 

(filsafat) sebagai bagian aktif yang dimiliki oleh manusia untuk membedakan 

mana yang baik dan mana yang tidak baik serta menggunakan landasan-landasan 

(syariat agama) untuk memandang manusia. Sementara objek material yang dikaji 

dalam Pendidikan akhlak ala Ibnu Miskawaih adalah perilaku (akhlak) manusia 

itu sendiri.  

Sedangkan aksiologi adalah Menurut Wibisono seperti yang dikutip  Surajiyo  

(2007), aksiologi  adalah  nilai-nilai sebagai tolak ukur  kebenaran, etika dan moral 

sebagai dasar normatif penelitian dan penggalian, serta penerapan  ilmu.  Dalam   

Encyclopedia of Philosophy dijelaskan bahwa aksiologi disamakan dengan value 



 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
588 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

and valuation (Abadi, 2016). Secara aksiologis Pendidikan akhlak ala Ibnu 

Miskawaih bernilai untuk mewujudkan manusia memiliki pribadi susila, budi 

pekerti mulia . Melalui akal manusia bisa mendapati posisi yang mulia karena 

akhlaknya. Kemudian Menurut Miskawaih Pendidikan akhlak tidak hanya 

berfungsi untuk mencapai kebahagian duniawi menurut Aristoteles, melainkan 

juga dengan akhlak yang baik maka manusia akan mendapatkan kebahagian dunia 

dan akhirat (Ibnu Miskawaih, 2025). Sementara itu Pendidikan akhlak juga akan 

membentuk yang disebut dengan porors Tengah yaitu Jalan tengah ini dirujuk 

kepada makna “posisi tengah-tengah” yang mewujud dalam keseimbangan, 

moderat, harmoni, utama, mulia, bahkan posisi   tengah-tengah di antara dua sisi 

yang saling bertentangan. Ibn Miskawaih menggunakan istilah jalan tengah ini 

dalam artian untuk capaian aktivitas daya. Sikap-sikap jalan Tengah itu adalah al 

Hikmah (Kebijaksanaan), al ‘Iffah (Kesederhanaan), al Sajja’ah (Keberanian), dan 

juga al ‘adalah (Keadilan) (Ihwani et al., 2020).  

2. Tawaran Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih  

Ibnu Miskawaih membagi manusia menjadi Fisik (jasmani), dan Non Fisik 

yang disebutnya dengan (Jism/Jiwa) (Ibnu Miskawaih, 2025). Dalam hal ini, 

manusia juga diharapkan mampu mengkombinasikan antara kebaikan dan 

kebahagiaan untuk melengkapi jasmani dan rohaninya. Ibnu Miskawaih 

mengkategorisaikan antara kebaikan dan kebahagian yang terkait dengan 

akhlak. Dalam kategori kuantitas, kebaikan adalah jumlah yang moderat dan 

ukuran yang seimbang. Sedangkan dalam kategori kualitas, kebaikan adalah 

seperti kenikmatankenikmatan. Sementara dalam kategori relasi, kebaikan 

adalah seperti persahabatan dan kepemimpinan. Dalam kategori tempat dan 

waktu, kebaikan adalah seperti tempat yang sesuai dan waktu yang 

menyenangkan serta cerah. Dalam kategori posisi, kebaikan adalah seperti 

duduk, berbaring, dan bersandar yang nyaman.  

Adapun dalam kategori kepemilikan, kebaikan adalah seperti harta benda 

dan manfaat. Dalam kategori terkena tindakan, kebaikan adalah seperti 

pendengaran yang baik dan persepsi inderawi lain yang berpengaruh. dalam 



 Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592  589 

kategori tindakan, kebaikan adalah seperti terlaksananya perintah dan 

berjalannya perbuatan. (Dari sudut pandang lain) Di antara kebaikan-kebaikan, 

ada yang bersifat rasional dan ada yang bersifat inderawi. Adapun kebahagiaan, 

telah kami katakan bahwa ia adalah suatu jenis kebaikan, dan ia adalah 

kesempurnaan serta tujuan akhir dari segala kebaikan. Kesempurnaan adalah 

apa yang jika kita telah mencapainya, kita tidak lagi membutuhkan hal lain. Oleh 

karena itu, kami katakan bahwa kebahagiaan adalah kebaikan terbaik. Namun, 

dalam kesempurnaan ini, yang merupakan tujuan paripurna, kita membutuhkan 

kebahagiaan-kebahagiaan lain,yaitu yang ada pada badan dan yang di luar badan 

(Ibnu Miskawaih, 2025). Oleh karena itu agar akhlak bisa terbentuk dengan baik 

maka diperlukan sebuah Pendidikan.  

Sedangkan pendidikan karakter ialah usaha mengukir dan mempatrikan 

nilai-nilai utama ke dalam diri peserta didik melalui pendidikan, endapan 

pengalaman, pembiasaan, aturan, rekayasalingkungan, dan pengorbanan 

dipadukan dengan nilai-nilai intrinsik yang sudah ada dalam diri peserta didik 

sebagai landasan dalam berpikir, bersikap, berkeyakinan, dan perilaku secara 

sadar dan bebas (Maragustam, 2018). Tawaran Materi Pendidikan Akhlak 

menurut Ibnu Miskawaih sebagai berikut;  

a. Qona’ah jalan Tengah dari sikap Sombong dan Suudzan 

Qonaa’ah secara maknawi diartikan rela atau suka menerima apa saja 

yang diberikan. Sifat qonaah sangat terkait erat dengan sifat sabar dan rido. 

Orang yang memiliki sifat qona’ah akan menerima semua keputusannya, baik 

yang menguntungkannya atau yang tidak menguntungkannya, baik 

menyenangkan atau tidak, baik yang dia inginkan atau yang tidak (Marzuki, 

2009). Menurut Miskawaih orang yang sudah merasa cukup dari hal-hal yang 

gersifat eksternal maka dia tidak akan disibukkan dengan hal-hal yang 

berlebihan (Ibnu Miskawaih, 2025).  

b. Keberanian merupakan jalan tengah dari sikap nekat dan penakut  

Ibnu Miskawaih menjelaskan bahwa sikap nekat dan penakut adalah 

penyakit jiwa jika kita dapat menghilangkannya dengan keberanian. Maka 

dengan itu telah melemahkan kekuatan amarah, memotong materinya, dan 



 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
590 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

aman dari bahayanya. Jika ada sesuatu darinya yang datang pada diri manusia, 

maka itu akan berada pada kondisi di mana manusia tersebut menaati akal dan 

berkomitmen pada landasan keagamaan, dan muncullah obat untuk penyakit 

tersebut, yaitu keberanian. Maka pada saat itu, tindakan manusia akan sesuai 

dengan apa yang seharusnya, sebagaimana seharusnya, dengan kadar yang 

seharusnya, dan kepada orang yang seharusnya. 

c. Hikmah (al-hikmah)  

Keutamaan dari daya rasional yang berfungsi dengan baik. Ia adalah 

pengetahuan tentang segala wujud sebagaimana adanya dan kemampuan untuk 

membedakan tindakan yang benar dari yang salah. Hikmah ini muncul untuk 

mengobati sikap kebodohan aktif dan kebodohan pasif.  

d. ‘Iffah (Kesucian Diri/Temperance) 

Keutamaan dari daya syahwat yang tunduk pada akal. Ia adalah 

kemampuan untuk mengarahkan syahwat sesuai dengan pertimbangan rasional, 

sehingga tidak diperbudak olehnya. Sikap iffah ini perlu dimunculkan untuk 

mengobati sifat rakus dan kejumudan syahwat.  

e.  al-’adalah (Keadilan) 

 Ini adalah keutamaan tertinggi dan bersifat arsitektonis. Ia bukan keutamaan dari 

satu daya saja, melainkan hasil dari keseimbangan dan harmoni ketiga keutamaan 

lainnya. Keadilan adalah kondisi di mana setiap daya jiwa menjalankan fungsinya dengan 

semestinya tanpa melampaui batas dan semuanya tunduk pada kepemimpinan akal. 

Keadilan ini perlu dimunculkan karean untuk menghilangkap sikap semena-mena 

(dzalim) atau sikap pasrah yang cenderung mudah didzalimi. 

 

 

 

 

 

 

 



 Kajian Filosofis Materi Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 
Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592  591 

D. SIMPULAN 

Berdasarkan pemaparan yang telah dijelaskan di atas, penulis menyimpulkan 

bahwa pemikiran Ibnu Miskawaih tentang pendidikan akhlak dipengaruhi oleh filsafat 

Yunani yaitu dari aristoteles dan Plato, masa Dinasti Buwaih, dan landasan-landasan 

keagamaan Islam. Hal itulah yang menyebabkan pemikiran Ibnu Miskawaih masuk 

kategri rasional religius yang menggabungkan antara rasio dan landasan syariat 

keagaman. Selanjutnya Pola Pendidikan Ibnu Miskawaih cenderung untuk 

mengoptimalkan Akal dengan berdasarkan kajian-kajian (landasan) keagamaan islam 

dalam proses pembentukan akhlak Islami. Sementara itu materi Pendidikan akhlak yang 

ditawarkan adalah jalan poros Tengah yaitu Qona’ah, Syaja’ah, Hikmah, Iffah, dan ‘Adalah. 

Keadaan sikap atau akhlak tersebut menurut miskawaih dapat membentuk optimalisasi 

karakter manusia seutuhnya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Abdal Chaqil Harimi, Maragustam Siregar, Usman 

 
 
592 Rayah Al-Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 9, No. 4, 2025: 581-592 

DAFTAR PUSTAKA 

Abadi, T. W. (2016). Aksiologi: antara etika, moral, dan estetika. KANAL: Jurnal Ilmu 
Komunikasi, 4(2), 187–204. 

Alia, T., & Irwansyah, I. (2018). Pendampingan orang tua pada anak usia dini dalam 
penggunaan teknologi digital [parent mentoring of young children in the use of 
digital technology]. Polyglot: Jurnal Ilmiah, 14(1), 65–78. 

Astria, N. (2019). Essay Kajian Kronologis Dan Dampak Penggunaan dan Perkembangan 
Teknologi Informasi. Jurnal Inovasi, 13(1), 1–10. 

Azizah, N. (2017). Pendidikan Akhlak Ibnu Maskawaih Konsep Dan Urgensinya Dalam 
Pengembangan Karakter Di Indonesia. Jurnal Progress, 5(2), 177–201. 

Ekaprasetya, S. N. A., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Menumbuhkan jiwa 
nasionalisme generasi millenial di era globalisasi melalui pancasila. Jurnal 
Pendidikan Tambusai, 5(3), 7853–7858. 

Fikri, A. (2019). Pengaruh globalisasi dan era disrupsi terhadap pendidikan dan nilai-nilai 
keislaman. Sukma: Jurnal Pendidikan, 3(1), 117–136. 

Hidayat, M. (2018). Analisis pendidikan akhlak dalam pandangan ibnu miskawaih. 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar. 

Ibnu Miskawaih. (2025). TAHDZIBUL AKHLAK (Udin Juhrodin, Trans.). 
Ihwani, A., Noupal, M., & Sandi, A. (2020). Pemikiran Pendidikan Karakter Ibn Miskawaih 

(Telaah Filosofis). Fitrah: Journal of Islamic Education, 1(2), 232–247. 
M. Miswar. (2020). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK MENURUT IBNU MISKAWAIH. 
Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq Karya Ibnu 

Miskawaih. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 206–218. 
Maragustam. (2018). FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM MENUJU PEMBENTUKAN 

KARAKTER. Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK) 
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Novanda, G., & Supriyanto, A. (2020). Pengaruh media sosial terhadap penyimpangan 
perilaku pada mahasiswa. Seminar Nasional Arah Manajemen Sekolah Pada Masa 
Dan Pasca Pandemi Covid-19. 

Patimah, L., & Herlambang, Y. T. (2021). Menanggulangi dekadensi moral generasi Z 
akibat media sosial melalui pendekatan Living Values Education (LVE). 
PEMBELAJAR: Jurnal Ilmu Pendidikan, Keguruan, Dan Pembelajaran, 5(2), 150–
158. 

Rusnali, A. N. A. (2020). Media sosial dan dekadensi moral generasi muda. Connected: 
Jurnal Ilmu Komunikasi, 29–37. 

Saputri, Y. W., Rhodinia, S., & Setiawan, B. (2024). Dampak globalisasi terhadap 
perubahan gaya hidup di Indonesia. Maximal Journal: Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, 
Ekonomi, Budaya Dan Pendidikan, 1(5), 208–217. 

Steup, M., & Neta, R. (2005). Epistemology. 
Tjahja, I., & Nainggolan, O. (2019). Hubungan Kesehatan Jiwa dan Aktivitas Fisik terhadap 

Kesehatan Gigi dan Mulut (Analisis Lanjut Riskesdas 2013). Buletin Penelitian 
Kesehatan, 47(2), 135–142. https://doi.org/10.22435/bpk.v47i2.1763 

Wijayanti, A. A., RF, N. S., Shinkoo, S. H. L., & Fitriono, R. A. (2022). Peran Pancasila di era 
globalisasi pada generasi Z. Jurnal Ekonomi, Sosial & Humaniora, 4(01), 29–35. 

 


